Diocesi di Savona-Noli
Scuola del clero 2022/23
Seminario, 11 ottobre 2022
Don Enrico Parolari presbitero e psicologo

Il sensibile nella vita di fede e gli affetti del prete

A) LA RELAZIONE

Articolo la mia riflessione in tre capitoli: il sensibile e la fede, quattro questioni inedite del vissuto odierno, e le dialettiche negli affetti.

1. Il sensibile e la fede

Iniziamo da una riflessione che il teologo Pierangelo Sequeri ha recentemente offerto a partire dall’esperienza spirituale di Charles de Foucauld (Charles de Foucauld. Una profezia di Chiesa ancora inattuale, Rivista del Clero, 10, 2021, 691-699). Sequeri faceva notare che uno degli ostacoli alla beatificazione è stata che Charles de Foucauld si fermava sulla parte umana di Gesù, e non arrivava ad una cristologia del Figlio di Dio!

Il saggio di Sequeri evidenziava tre dimensioni (verbi) fondamentali della spiritualità di Charles de Foucauld che hanno molto da dire sull’esperienza di fede di ogni cristiano.

* Abitare: vale a dire condividere il quotidiano, rimanere nella storia della gente, immergersi nell’umano (come Gesù nella vita nascosta di Nazareth). Per un presbitero, andare oltre un ministero burocratico o magico, che resta sempre altrove rispetto al vissuto.

* Contemplare (adorare): vale a dire osservare, lasciarsi interrogare, riconoscere i segni del Regno, adorare. Adorare in spirito e verità con lo sguardo delle parabole di Gesù. Per un presbitero, andare oltre la ritualità rigidamente formale o virtuale (con effetti speciali).

* Fraternizzare: vale a dire coltivare relazioni alla pari, legami autentici, essere compagni di viaggio, come Gesù che incontrava le persone nelle concrete e feriali situazioni del vivere. Per un presbitero, andare oltre un ministero direttivo o confuso e senza confini nelle relazioni. 

E’ da tenere sempre presente, nella nostra vita di preti, il rischio di una dissociazione dal sensibile in un ministero disincarnato o di essere sequestrati dal sensibile: si pensi alle dipendenze che si impadroniscono della vita.

1. Quattro questioni inedite del vissuto odierno

Prendo spunto da uno studio di Stefano Guarinelli: Dio è complesso, noi pure siamo complicati (su “Tredimensioni” 19, 2022, pp.155-159. Il testo è reperibile sul sito www.isfo.it) Mi limito a riportare quattro questioni a titolo esemplificativo, che scelgo deliberatamente fra quei temi sui quali pare che la chiesa abbia molto da dire e non sempre vada nella stessa linea di ciò verso cui tende il pensiero diffuso e forse la “cultura” e la “scienza” (anche in questo caso con le virgolette, giacché nel sapere scientifico i condizionamenti ideologici sono comunque importanti). Si tratta di ambiti nei quali, appunto, sembra che la chiesa abbia molto da dire, senonché, proprio nella chiesa, le cose si presentano oltremodo complicate, anche a motivo di una “dissociazione” (anche qui metto le virgolette) dalla dottrina. 

Nuove tecnologie e forme del pensiero
La prima questione è quella che riguarda le cosiddette nuove tecnologie e, soprattutto, le forme del pensiero che la cultura della rete o di internet e dei suoi molteplici correlati sviluppa. Dobbiamo avere chiaro che questi – che inizialmente nascono come strumenti – in realtà sono luoghi. Essi agiscono dunque sulle forme dell'esperienza e, da qui, modificano o comunque incidono anche sull'identità psicologica. L'identità psicologica è un po' il centro dell'esperienza umana e se questa si modifica, non è pensabile che non si producano cambiamenti o importanti condizionamenti sulla preghiera, sulla vocazione, sulla morale. Nella chiesa, però, tutto questo è reso oltremodo complicato dal fatto che magistero e dottrina si attestano su posizioni che, inevitabilmente, non contemplano tali variazioni. Come esito di tutto ciò, assistiamo talora a veri e propri sdoppiamenti. Cito ad esempio il caso del giovane che entra in seminario o nella vita religiosa e che si presenta come paladino del magistero, ma "superando a destra" lo stesso Papa (anzi: «Questo non è il Papa...!»). Egli osteggia ogni tentativo di dialogo e di comprensione verso molte cose che si dicono o si fanno nel mondo di oggi, stigmatizzandolo come una resa nei confronti del pensiero unico che caratterizza il senso comune. Contemporaneamente, però, ha un vissuto affettivo e sessuale perfettamente in linea con quel pensiero unico, e nel proprio vissuto affettivo e sessuale, di quelle indicazioni del magistero non c'è traccia alcuna.
 Allo stesso tempo ci accorgiamo anche del fatto che alcune categorie morali “nostre” (ad esempio l'incoerenza) non sono applicate e che siamo di fronte ad un “funzionamento” mentale diverso, realmente compartimentalizzato. 

La questione del genere e la questione dell’orientamento
La seconda questione è quella del genere e dell'orientamento sessuale. Sappiamo che si tratta di questioni differenti e che sovrapporle non è corretto. Allo stesso tempo, però, possiamo affermare che hanno punti di contatto e che, anche in questo caso, sono profondamente connesse con la questione dell'identità psicologica. Mascolinità, femminilità e la loro relazione sono un capitolo concretamente percorso ancora con molta fatica nella chiesa e – mi permetto – affrontato più a livello di convegni che nella pratica. E poi c'è tutto il tema vasto dell'omosessualità. 
Qui assistiamo ad uno sdoppiamento fra pensiero e pratica o fra pensiero e sentire che riproduce quanto affermavo a proposito dell'influsso della cultura della rete. Nella pratica formativa, poi, la cosa diventa ulteriormente complessa a motivo di quello che i nostri giovani si portano da fuori (e che è giusto che si portino, giacché non entrano in seminario o in monastero ragazzi o ragazze di un'altra galassia), ritrovandosi a vivere in un contesto di soli uomini o di sole donne, e per giunta tutto il giorno. Se poi ad essere confusi sono pure i formatori, la trama si complica! 



La solitudine
La terza questione è quella della solitudine. Il vocabolo è lo stesso di sempre, ma l'esperienza no. Qui si intrecciano i dinamismi coinvolti nel genere e nelle tecnologie. Perché le tecnologie, comunque, agiscono o possono incidere su quello spazio di esperienza importantissimo per la preghiera che è l'interiorità. L'interiorità non è ancora uno spazio spirituale, ma è come la casa “antropologica” di quell'esperienza fondamentale per ogni cristiano ed in particolare per il celibe per il Regno o il vergine consacrato, che è la preghiera. Senza un adeguato sviluppo dell'interiorità non viene meno necessariamente la preghiera. Questa, tuttavia, verrebbe possibilmente privata dell'intimità, punto di contatto importante che rende la solitudine del celibe uno spazio affettivo e non un'esperienza di vuoto. A quel punto è pressoché inevitabile che si apra un varco enorme per le compensazioni affettive. Ce ne sono di molti tipi e non sono tutte esecrabili, ma alcune  – e ancora una volta la tecnologia è complice – non rendono un buon servizio alla vita spirituale.  Se proprio vogliamo non farci mancare niente, fra queste ultime qualcuna ha anche la singolare abilità di mettere nei pasticci coloro che se ne avvalgono. 

La pandemia
La quarta questione è intrecciata alle precedenti. Si è affacciata nella nostra vita come “anomalia”, come qualcosa di imprevisto. Però c'è stata, e ci ha mostrato molte cose di noi stessi, precisamente sull'identità, sulle tecnologie, sulla solitudine. Sarebbe importante, come per le altre questioni, non lasciar cadere ciò che, nostro malgrado, ci ha permesso di vedere. 

Ci auguriamo, però, di fare anche un'altra esperienza. L'avventura dell'accompagnamento apre finestre inattese di conoscenza sul mistero dell'uomo e della donna, ma anche sul mistero di Dio, a partire proprio da quella “cosa” sempre sorprendente e per nulla scontata che è l'incarnazione di Gesù Cristo. Egli dà alla storia umana – che è la storia concreta di ciascuno di noi e di coloro che incontriamo nel nostro percorso – una consistenza che diventa una sfida, laddove un lavoro come quello dell'accompagnamento della persona umana presenta ricchezze, ma pure imperfezioni e vulnerabilità. 

1. Le dialettiche negli affetti

Ho avuto modo di approfondire questo argomento nell’articolo Preti in cambiamento (su “Tredimensioni, 17, 2020, pp.154-155.), a cui rimando per una lettura più completa.
Esistono delle tensioni polari da vivere nel discernimento personale, nelle quali rimanere con fede, integrando le dimensioni psichiche e spirituali. Proviamo ad evocare in modo sintetico quattro polarità decisive per il pastore che ciascuno dovrà declinare dentro il proprio contesto e dentro le risorse e fragilità della propria personalità.

· Donare – Ricevere. Non occorre solo imparare a donare con generosità superando le proprie chiusure e comodità, ma imparare sempre più a ricevere ciò che viene donato e non ciò che si pretende. Imparare a ricevere è il segreto del povero che annuncia nella gratuità del celibato il regno di Dio.

· Coinvolti - Rispettosi dei confini. Se non siamo realmente vicini, con empatia, simpatia e compassione alle persone, non ci siamo. Siamo chiamati ad imparare a portarci dentro le persone nel cuore e nella preghiera, piangendo con chi piange e gioendo con chi ride. Nello stesso tempo dobbiamo vivere la delicatezza dell’intimità e il rispetto per la libertà ed escludere ogni invadenza o atteggiamento padronale soprattutto con le persone più disponibili e generose, che spesso sono donne.

· Casti – Generativi. La castità è un esercizio da imparare nelle varie stagioni della vita ed è un dono che si accoglie nel “rimanere” nell’amore di Gesù, nell’ascolto assiduo e orante della Parola. La castità chiede temperanza e prudenza, riconoscimento della differenza sessuale e della diversa sensibilità della donna, ma si manifesta nel  prendersi cura che l’altro/a cresca nella libertà nella propria chiamata. Un vero atteggiamento casto è generativo, non è possessivo e geloso, ma apre la strada, dona fiducia, attiva processi e semina con generosità senza essere paternalista.

· Presiedere - far partecipare. Presiedere una comunità deriva dal senso e dallo stile ispirato dall’Eucaristia, anche se si traduce in tante prese di posizione e scelte, maturate con discernimento nella libertà di cercare il bene anche quando si possono scontentare le persone più influenti e potenti. Dentro questo servizio capiterà di vivere, prima o poi, le prove dei profeti che non vengono mai riconosciuti nel tempo presente. Far partecipare, confrontarsi in équipe, vivere un discernimento comunitario, compiere i passi di un cammino sinodale nella realtà e con lealtà, senza retorica, non significa evitare la propria responsabilità morale, personale e il rischio di proporre scelte evangeliche, ma significa entrare più in profondità nel cammino del popolo di Dio, in tutta la sua ricchezza e riconoscerlo soggetto vero della missione. Ciò significa riconoscere la storia di una comunità, del concreto popolo di Dio che è stato affidato alla propria responsabilità apostolica, e in esso la dignità dei fedeli laici, delle consacrate, dei religiosi e dei presbiteri.

L’esigenza obiettiva della corresponsabilità e della condivisione pone la questione di come il parroco o il vescovo esercita il potere: da quali fonti lo fa derivare e su che cosa lo afferma? Mentre si è più critici verso forme più palesemente e rigidamente autoritarie che fanno leva prevalentemente sul potere legittimo e sulla coercizione, si è meno vigili rispetto a stili «carismatici», dove prende il sopravvento la dimensione del riferimento praticamente esclusivo alla persona o la dimensione remunerativa del potere in termini di stima, di onori e di vantaggi per i seguaci. Sappiamo invece, che le fonti qualificanti del potere sono la competenza e la credibilità che si affermano maggiormente in uno stile sinodale.

B) IL LABORATORIO

L’attività si è sviluppata anche in forma laboratoriale, in mattinata e nel pomeriggio.

· Dove sei? Una domanda che prendeva forma dalla scelta di una carta del gioco “Dixit”, nella quale ognuno leggeva la propria esperienza e cercava di rispondere.
[bookmark: _GoBack]

· Abitare. Si è stati invitati a raccontare un’esperienza significativa relativa all’abitare e ad interrogarsi sullo stile del proprio abitare.

· Le dialettiche degli affetti. In riferimento alla terza parte della relazione e alle quattro polarità proposte da don Enrico, si è cercato di condividere: cosa mi ha maggiormente colpito? Che cosa potrebbe aiutarci come presbiteri?


