| MANUEL BELLI

Paradossi e rompicapi
dell’iniziazione cristiana

Modelli teologici e prassi pastorale a confronto

Non sono poche le diocesi in cui si sono tentati esperimenti inte-
ressanti per provare a ridisegnare I'itinerario dei sacramenti dell’i-
niziazione cristiana e 'accompagnamento catechistico a esso legato.
Tuttavia possiamo parlare di un vero e proprio ‘rompicapo’ perché
ogni modifica all’attuale prassi comporta la revisione di un moti-
vo teologico che ha contribuito alla sua strutturazione, motivo in
sé valido. L'articolo di don Manuel Belli (insegnante di Teologia dei
Sacramenti presso la Scuola di teologia del Seminario di Bergamo),
muovendo dalla situazione italiana, non intende proporre nuovi espe-
rimenti pastorali, ma analizza la questione delle variabili che sono in
gioco, provando a enunciare una prospettiva di ricerca. La complica-
tezza della situazione é dovuta al fatto che la modalita con cui oggi
nella stragrande maggioranza delle Chiese italiane si vive l'iniziazio-
ne cristiana ha delle buone ragioni, e ogni tentativo di revisione ha
anch’esso delle buone ragioni: ma, nonostante tutto sia mosso da
‘buone ragioni’, & difficile far convivere le varianti in gioco, tanto che
optare per una comporta I'esclusione dell’altra.

Il recupero piuttosto massiccio del linguaggio sull’iniziazione cristia-
na ¢ un fatto tutto sommato recente, tanto che non ¢ esagerato parlare
di una sorta di ‘infatuazione’ e ‘inflazione’ per questa terminologia’, a
diversi livelli dei discorsi ecclesiali: dalle problematiche pastorali delle

259

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

parrocchie alle note pastorali dell’episcopato italiano, fino alle aule di
teologia. Ma quando il discorso intende farsi rigoroso, ci si imbatte in
quello che possiamo definire il rompicapo della questione teologica
dell’iniziazione cristiana. F.-J. Nocke lo esprime molto bene e sinteti-
camente in questi termini:

La rassegna storica presenta una singolare discrepanza: in tutti i secoli la
teologia del battesimo, pur con tutti i suoi cambiamenti di accento, parte
sempre dal modello del battesimo di una persona adulta. [...] Ma da oltre
mille anni il battesimo dei bambini, dei lattanti, ¢ — perlomeno nell’area
culturale europea — di gran lunga la prassi culturale dominante. Il caso
teologico tipico sembra essere il caso statisticamente eccezionale?.

In termini analoghi si esprime A. Grillo, il quale fa notare come «noi
facciamo una teologia del battesimo come se battezzassimo solo adul-
ti, e in pratica continuiamo a battezzare solo bambini»’. Il caso stati-
sticamente piu rilevante di amministrazione dei sacramenti dell’inizia-
zione cristiana, almeno nelle consuetudini italiane, ¢ forse il seguente:
il battesimo alla nascita, poi la prima riconciliazione attorno ai 7 anni,
la prima comunione I’anno successivo e poi la cresima prima dei 14
anni. La nota della CEI sul catecumenato degli adulti ha indicato il
Rito per I'Iniziazione Cristiana degli adulti come «forma tipica per la
formazione cristiana»*: la successione di battesimo, cresima ed eucari-
stia nella stessa celebrazione e con una prassi catecumenale di prepa-
razione viene indicata come matrice per comprendere teologicamente
e pastoralmente I'iniziazione cristiana. Ma di fatto noi riconciliamo
dei non comunicati, comunichiamo dei non cresimati e battezziamo
dei non comunicandi in percentuali assolutamente rilevanti.

La variabile ‘pedagogico/pastorale’

L’idea di un itinerario catechistico che prepari ai sacramenti & piuttosto
recente: nella parrocchia tridentina il percorso catechistico riguardava
tutta la comunita, dai bambini agli anziani, ma non era strettamente
collegato alla preparazione di un sacramento specifico. Il vocabolario
dell’iniziazione cristiana non aveva un immediato risvolto catechisti-
co, ma era una questione prettamente sacramentale’. Quando la CEI,
nel 1991, ha presentato i catechismi «per I'iniziazione cristiana dei

260

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

fanciulli e dei ragazzi», ¢ stato specificato che «la catechesi non esau-
risce I'iniziazione cristiana anche se ne costituisce il momento centrale
e fondamentale di cui ogni itinerario di iniziazione non puo fare a
meno»®. Il criterio secondo il quale I'ultima affermazione ¢ sensata
¢ il credito che viene accordato al processo catechistico/pedagogico
che si ¢ strutturato attorno ai sacramenti. A partire dal Documento
base per il rinnovamento della catechesi dell’anno 1970, il principio di
attenzione pedagogica e psicologica alla peculiarita del bambino e del
pre-adolescente ¢ entrato a pieno titolo nella strutturazione dell’itine-
rario catechistico: dal numero 134 al numero 139 il documento cerca
di delineare un ritratto del bambino, dell’adolescente e dell’adulto,
destinatari della catechesi. L'attenzione non & scontata: se istituiamo
un confronto con uno dei catechismi piu fortunati della storia della
Chiesa, il catechismo di san Pio X, notiamo che il principio struttu-
rante non ¢ immediatamente la capacita recettiva del bambino, quan-
to I'esattezza contenutistica.

Lattuale struttura dell’itinerario catechistico proposto dalla CEI
mediante i catechismi cerca di coniugare gli aspetti pedagogici della
persona del bambino o dell’adolescente con la preparazione al sacra-
mento che viene conferito nell’eta in oggetto. Cosi ¢ un po’ inevita-
bile che la prima comunione divenga ‘il sacramento del bambino’ e
la cresima ‘il sacramento dell’adolescente’. L'accento della prima co-
munione sara dunque sulla festosita e la gioia dell'incontro con Ges,
mentre la tonalita con cui si prepara alla cresima sara la responsabiliz-
zazione e il protagonismo dell’adolescente.

1 punto di forza del modello in esame & dato da una consisten-
te richiesta dei sacramenti da parte delle famiglie: in un’inchiesta del
2004, la percentuale dei bambini battezzati in Italia ¢ circa il 77 % del-
la popolazione, e ricevono |'eucaristia e la cresima pit della meta degli
italiani’. Per quanto siano registrabili dei cali considerevoli, dobbiamo
riconoscere che 'opportunita pastorale offerta da una cosi massiccia
richiesta dei sacramenti non puo essere trascurata. F. Garelli parla del
«caso italiano»®: in Italia permane un significativo credito accordato
alle parrocchie e alle varie istituzioni ecclesiastiche che non ha eguali
nell’Europa occidentale. L.a massiccia richiesta di ‘sacramentalizzazio-
ne’ offre un’opportunita di evangelizzazione non trascurabile: la mag-
gioranza della popolazione transita per gli ambienti parrocchiali chie-
dendo per i figli i sacramenti del battesimo, della cresima e dell’euca-

261

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

ristia, accetta tutto sommato di buon grado un itinerario catechistico
per i figli e non rifiuta di farsi coinvolgere in alcuni momenti, che
restano occasioni preziose, talvolta uniche per poter parlare a famiglie
che diversamente non sarebbero mai entrate in contatto con la comu-
nita parrocchiale.

Anche la dislocazione dei sacramenti in un periodo disteso e che
corrisponde (eccezion fatta per il battesimo dato alla nascita) all’e-
ta della scolarizzazione presenta una serie di vantaggi pedagogico/
pastorali: attorno alla prima comunione si pud costruire un itinera-
rio catechistico/spirituale che accompagni la fanciullezza e attorno
alla cresima ¢ possibile offrire un itinerario che intercetti le esigenze
dell’adolescente.

L’attuale ordine dei sacramenti (battesimo, confessione’, comu-
nione, cresima) e il dislocamento temporale in un periodo che va
dalla nascita ai quattordici anni non & frutto di elaborazioni teologi-
che, ma di contingenze storiche e non di rado di attenzioni pedago-
giche e pastorali: il Concilio Lateranense IV del 1215 sancisce la se-
parazione della celebrazione del battesimo dalla prima comunione,
sostenendo la necessita per quest’ultima che avvenga postquam: ad
annos discretionis (DH 812); mentre il rituale della diocesi di Tolone
del 1748 (dopo che il pontificale Romanae Curiae e il Pontificale
di Guglielmo Durando del XII sec. documentano la prassi di am-
ministrare la confermazione ordinariamente in una liturgia diversa
rispetto a quella battesimale, ma solo straordinariamente dopo I’eu-
caristia) prevede 'ordinaria inversione dell’ordine dei sacramenti
dell’eucaristia e della confermazione, verosimilmente per ragioni
catechistiche e pedagogiche!.

In tempi pit recenti, il decreto Quam Singulari del 1910 fissa la
prima comunione all’eta della discrezione, cio¢ attorno ai sette anni,
ma non si affronta esplicitamente la questione dell’ordine dei sacra-
menti. Il Codice di Diritto Canonico del 1917 ha fissato 'eta della cre-
sima anch’essa attorno ai sette anni: negli anni precedenti al Concilio
Vaticano II si struttura la prassi di anticipare di poco la cresima alla
prima comunione. In seguito al ripensamento della catechesi e al de-
siderio di dedicare ai due sacramenti di eucaristia e cresima un tempo
cospicuo di preparazione, i Vescovi italiani hanno proposto di fissare
I'eta della cresima ai dodici anni circa. La conseguenza ¢ stata 'uso
di posticipare la cresima alla prima comunione!!. La scansione attuale

262

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

si & cosi costituita a fronte di diverse esigenze di diversa natura, non
ultima I'urgenza educativa, creando un itinerario che ha avuto una
grossa fortuna pastorale. Non mancano proposte recenti di ripensa-
mento in diverse direzioni: dall’innalzamento dell’eta della cresima, al
ripensamento del battesimo dei bambini, alla variazione dell’ordine
dei sacramenti pur mantenendo una distensione cronologica. Il dato
che emerge dalla tradizione sinteticamente evocata & che I'istanza for-
mativa e catechistica ha avuto un peso non piccolo nei vari tentativi di
rivedere il percorso sacramentale dell’iniziazione cristiana.

La variabile ‘soteriologica’

La dottrina sacramentale del battesimo si incontra ben presto con gli
sviluppi circa la dottrina soteriologica: il battesimo €& necessario per
la salvezza eterna? Piu la possibilita della salvezza & vincolata al bat-
tesimo, piu la tendenza sara ad anticipare il battesimo, conferendolo
ai lattanti. La controversia pelagiana, per quanto non sia cronologica-
mente all’origine della prassi di battezzare i neonati, € particolarmente
rilevante a tal proposito, perché da un lato recepisce la prassi di bat-
tezzare 1 bambini, dall’altro la radicalizza.

Nei testi di Agostino possiamo ravvisare una duplice direttrice ar-
gomentativa. Nel De peccatorum meritis et remissione et de baptismo
parvulorum (prima opera in cui Agostino interviene nella questione
pelagiana), partendo dall’espressione di R»z 5 secondo la quale ogni
uomo, in Adamo, ¢ sotto il segno del peccato, Agostino argomenta la
necessita del battesimo dei bambini in ordine alla loro salvezza; ’argo-
mentazione dunque segue la direzione ‘dal peccato originale’ al ‘batte-
simo dei bambini’?. Nel De gratia Christi (composto prima della fase
polemica con il vescovo Giuliano di Eclano) Agostino intende soste-
nere la dottrina del peccato originale contro Pelagio, e utilizza come
argomento il fatto che anch’egli chiedeva il battesimo dei bambini,
dicendo che egli non sapeva dove vanno i bambini non battezzati, ma
sapeva dove non vanno, cioé¢ non in paradiso; ora, per Agostino que-
sto argomento ¢ sufficiente per dimostrare che anche Pelagio pensa
all’esclusione dalla salvezza eterna per chi non ¢ battezzato. Dunque
la linea argomentativa muove da una prassi gia diffusa per esprimerne
la necessita teologica®. La prassi e le motivazioni teologiche si raf-
forzano a vicenda: nel 418 il sinodo di Cartagine, approvato da papa

263

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

Zosimo, costituisce il primo pronunciamento magisteriale sulla neces-
sita del battesimo dei bambini in tempi attigui al parto, affinché «me-
diante la rigenerazione venga in essi purificato quanto essi attraverso
la generazione hanno contratto» (DH 223).

Nel 1980 la Congregazione per la Dottrina della Fede, riassumen-
do il secolare sviluppo della questione, ha promulgato un’istruzione
sul battesimo dei bambini, nella quale leggiamo al n. 22:

Percio, mediante la sua dottrina e la sua prassi, la Chiesa ha dimostrato
di non conoscere altro mezzo, al di fuori del battesimo, per assicurare ai
bambini I’accesso alla beatitudine eterna: per cui si guarda dal trascurare
la missione ricevuta dal Signore di far «rinascere dall’acqua e dallo Spirito»
tutti coloro che possono essere battezzati. Quanto ai bambini morti senza il
battesimo, la Chiesa non puo che affidarli alla misericordia di Dio, come fa
nel rito delle esequie disposto per essi.

Il legame tra la necessita del battesimo dei bambini e la salvezza ¢&
dunque un dato che emerge con una certa evidenza dalla tradizione.
Non sono mancati nella storia alcuni tentativi di rivedere la forza del
legame, ma non ¢ ambizione di queste riflessioni entrare in merito
alla questione: si intende solo segnalare che il legame tra la grazia e i
sacramenti non deve essere troppo facilmente sottovalutato. La prima
eresia cristiana fu lo gnosticismo, e il cristianesimo non ha mai smesso
di lottare contro di esso, in tutte le sue forme. Cid che riscatta la fede
cristiana dall’essere una semplice dottrina gnostica ¢ che essa conserva
al cuore I'incontro con una persona, Gesu di Nazaret, con tutto cio
che serve affinché un incontro sia effettivo, ossia delle parole e dei
gesti che rimandino al suo vero corpo. I sacramenti sono cid che pre-
serva la salvezza cristiana dall’essere un fatto puramente gnostico. Per
questa ragione & opportuno segnalare una necessaria prudenza in pro-
poste che tendenzialmente affievoliscano 'importanza del battesimo
nell’economia della salvezza cristiana. Il Magistero stesso pensa alla
possibilita di salvezza senza i sacramenti per coloro, per esempio, che
non hanno conosciuto il Vangelo o che vivono la loro esistenza profes-
sando rettamente un’altra fede. Ma in virtu del principio cristologico
che genera la fede cristiana, non & dato altro nome se non quello di
Cristo perché gli uomini possano essere salvati, e 'incontro con Cristo
accade nei sacramenti e nelle parole che la Chiesa custodisce: il prin-

264

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

cipio richiede di essere salvaguardato. I tentativi non cosi infrequenti
di ripensare alla prassi del pedobattesimo non devono sottovalutare la
variabile che abbiamo definito ‘soteriologica’.

La variabile ‘tradizionale’

La pubblicazione del Rito dell’Iniziazione Cristiana degli Adulti
(RICA) del 1978 ¢ un evento importante per la riflessione sull’inizia-
zione cristiana stessa. Il Direttorio per la Catechesi, pubblicato dalla
Congregazione per il Clero nel 1997, sostiene che il RICA, e in parti-
colare la riscoperta del Catecumenato, devono essere criteri ispiratori
anche per la pastorale di coloro che sono gia stati battezzati (cfr. nn.
90-91). La CEI ha seguito tale criterio nell’elaborazione delle tre note
pastorali sull’iniziazione cristiana, ossia L'zniziazione cristiana degli
adulti del 1997, Liniziazione dei fanciulli dai 7 ai 14 anni del 1999 e
Il completamente dell’iniziazione cristiana nell’eta adulta del 2003. In
tutti i documenti citati, il catecumenato viene indicato come la forma
tipica del venire alla fede cristiano e come criterio per un ripensamen-
to globale dell’educazione alla fede.

Il catecumenato si afferma nella Chiesa tra il III e il VI secolo, perio-
do che viene spesso definito ‘eta d’oro del catecumenato’. Le fonti per
la ricostruzione della prassi catecumenale antica sono varie ed etero-
genee: dalla loro analisi si evince che «la struttura rituale del percorso
iniziatico € contrassegnata da una stabilita di fondo dei suoi elementi
fondamentali unita a una grande varieta di adattamenti locali»'. 1l
catecumenato antico entrera presto in crisi: la pratica del battesimo
dei bambini portera in Occidente alla celebrazione dei tre sacramenti
in tempi differenti; quando il cristianesimo conosce 1’adesione delle
masse nasce ['uso di differire la celebrazione dei sacramenti nel tempo
e il catecumenato, piu che una fase di preparazione, diviene uno status
che puo durare anche tutta la vita; infine la diffusione anche rurale del
cristianesimo richiede che non sia piu il solo vescovo a battezzare, ma
anche i presbiteri, e in tal modo viene meno la celebrazione unitaria
dei tre sacramenti (almeno in Occidente).

Tuttavia la prassi catecumenale antica, cronologicamente durata
circa un secolo nella sua forma ‘pura’, non ha smesso di essere il cri-
terio ispiratore del modo tipico del divenire cristiani. In particolare il
recupero recente del catecumenato, nei documenti del magistero sia

265

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

universale che locale, mette in luce alcuni suoi punti di forza irrinun-
ciabili: 'unitarieta dei tre sacramenti dell’iniziazione cristiana, che
la prassi catecumenale mantiene uniti; la gradualita con cui si passa
dall’evangelizzazione all’essere cristiani; I'importanza di un tempo di
mistagogia successivo ai sacramenti; la ministerialita complessa della
comunita che accoglie i neofiti (padrini, catechisti, ministri ordinati);
Pecclesialita del cammino, che si struttura in diversi momenti rituali
che vanno a coinvolgere I'intera comunita; I’armonica unione di pre-
ghiera, rinnovamento etico e istruzione che caratterizza il cammino
catecumenale; la riscoperta del tempo quaresimale nella sua intona-
zione battesimale e iniziatica.

Tali punti di forza costituiscono una ricchezza che la tradizione
ci consegna e che la riflessione teologica e magisteriale piu recente,
convogliata nel RICA e nei diversi documenti che lo citano, ha posto
come attenzioni che la pastorale deve tenere presenti.

La variabile ‘teclogica’

Anche la riscoperta dell’'unitarieta dei tre sacramenti dell’iniziazio-
ne cristiana e del valore del loro ordine ¢ fatto piuttosto recente. Il
Rito per il battesimo dei bambini del 1969 ricorda che esso non puo
che essere il primo momento di un percorso che procede con gli al-
tri due sacramenti e il Rito della cresima del 1972, invece, descrive
questo sacramento come seconda tappa dell’iniziazione cristiana. In
tempi piuttosto recenti Benedetto XVI, nell’esortazione post-sinoda-
le Sacramentum Caritatis del 2007, ha ribadito che battesimo e cre-
sima costituiscono un cammino unitario che conduce all’eucaristia
(n.17). Nello stesso documento si parla dell’ordine dei sacramenti: in
Occidente spesso I'eucaristia non segue il conferimento del battesimo
e della cresima, ma sovente ¢ il terzo sacramento ricevuto dopo il bat-
tesimo e la penitenza. Benedetto XVI sostiene che la motivazione di
una tale prassi ¢ di ordine pastorale (n.18), ma cio non toglie il fatto
che idealmente I’eucaristia ¢ il punto culminante dell’iniziazione cri-
stiana e occorre una seria interrogazione pastorale e teologica circa la
convenienza dell’ordine attuale dei sacramenti, affinché la centralita
dell’eucaristia non sia solo affermata, ma effettiva.

La teologia ha offerto dei contributi interessanti per pensare ai tre
sacramenti come a un percorso unitario in tre tappe. A. Nocent parla

266

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

di una conformazione a Cristo mediante i sacramenti strutturata in
tre tappe, per cui il battesimo creerebbe I’essere cristiano, la cresima
I'agire cristiano e 'eucaristia I'offrirsi cristiano®. In un testo di Mc
Donnel'¢ si suggerisce una rivalutazione del battesimo di Gesu come
matrice del battesimo cristiano. In base al parallelismo, si propone di
istituire una analogia tra la vita di Cristo (intesa come totale svolgi-
mento del mistero pasquale) e la vita sacramentale, per cui il battesimo
potrebbe essere I'analogo del rito della circoncisione di Gesu, la cre-
sima I’analogo del battesimo al Giordano e I’eucaristia I’analogo della
Cena. Non sono mancate le proposte che hanno tentato di riabilitare
’aspetto pneumatologico dei tre sacramenti: poiché il dono del Padre
ai credenti ¢ lo Spirito, esso viene conferito ai cristiani mediante tre
qualita differenti. Cosi Rossetti parla di uno Spirito di adozione filiale
per il battesimo, di uno Spirito di confermazione per la missione nella
cresima e uno Spirito di comunione per I'eucaristial’. Grillo propone
di tornare alle evidenze rituali e antropologiche della iniziazione cri-
stiana: «Nella Chiesa si entra essendo lavati nel battesimo, profumati
nella cresima, nutriti nell’eucaristia»'s.

Lelenco delle posizioni citate non & chiaramente completo, ma po-
trebbe risultare sufficiente per sostenere un’ulteriore variabile che la teo-
logia pitl recente sta riscoprendo, ossia I'unitarieta dei sacramenti dell’i-
niziazione cristiana e il loro ordine. Per la tradizione orientale 'ordine
dei tre sacramenti ¢ rimasto invariato: anche nel caso del neonato, batte-
simo, cresima ed eucaristia vengono conferiti nella stessa celebrazione.

Leucaristia & I'unico sacramento ordinariamente ripetibile: se bat-
tesimo e cresima vengono conferiti una sola volta, in quanto creano
I'identita cristologica del credente, & I'eucaristia il luogo della continua
conferma e rigenerazione di tale identita. L'iniziazione cristiana ¢ dun-
que strutturata attorno a due gesti che creano discontinuita nell’iden-
tita del credente (‘imprimono il carattere’) e un gesto che accompagna
I'identita eucaristica del cristiano. La visione dell’iniziazione cristia-
na culminante nell’eucaristia gode attualmente di un riconoscimento
pressoché universale da parte della riflessione teologica. Se dunque si
fa intervenire questa variabile nel pensiero dell’iniziazione cristiana,
I'ordine dei tre sacramenti e la distanza cronologica dall’'uno all’altro
richiedono di essere ripensati nella direzione di un conferimento nella
stessa celebrazione dei tre sacramenti nell’ordine battesimo-cresima-
eucaristia.

267

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

Valutazione di alcuni tentativi alla luce delle variabili
proposte: il rompicapo dell’iniziazione cristiana

La prassi dell’iniziazione cristiana ¢ dunque frutto delle emergenze
pastorali in periodi successivi, per cui si sono alternate le quattro va-
riabili proposte. In base a esse tentiamo una valutazione di alcune
proposte del cammino di iniziazione cristiana.

Non ¢ rara una richiesta di revisione della prassi del pedobattesi-
mo", proponendo il suo differimento in eta adulta, magari preceduto
dal cammino catecumenale e vissuto insieme alla cresima e all’euca-
ristia. Su quali variabili (delle quattro descritte) si basa la proposta?
Chiaramente la variabile tradizionale e la variabile teologica sono la
matrice di una prassi che vorrebbe ’abolizione del pedobattesimo, che
tuttavia non potrebbe avvenire senza una sottodeterminazione della
variabile soteriologica e di quella pedagogico/pastorale. Il conferimen-
to del battesimo ai soli adulti mediante il RICA permetterebbe di risco-
prire gli indiscussi valori del catecumenato antico e I'unitarieta dei tre
sacramenti; tuttavia occorrerebbe sottovalutare I'opportunita pastora-
le della richiesta di un’educazione catechistica legata ai sacramenti e
I'importanza del battesimo in ordine alla salvezza del credente.

Un’altra proposta che spesso viene avanzata ¢ quella di posticipare
I'eta della cresima all’eta di 18 anni: questo permetterebbe un maggior
grado di consapevolezza del giovane, finalizzato anche alla sua testimo-
nianza cristiana. In questo caso le variabili considerate sono certamente
quella pedagogico/pastorale e quella soteriologica, ma a scapito della
variabile tradizionale (il ‘catecumenato’ sarebbe molto sui generis in
quanto vissuto da un battezzato e per lungo tempo) e teologica (I'ordine
dei sacramenti culminerebbe ancora nella cresima e non nell’eucaristia).

Un’altra interessante sperimentazione consiste nel ripensare 'itine-
rario catechistico sul modello catecumenale per i ragazzi gia battezza-
ti, proponendo la celebrazione unitaria di cresima e prima comunio-
ne, a cui puo seguire una fase mistagogica. La variabile soteriologica
verrebbe adeguatamente considerata, e ugualmente la variabile pe-
dagogico/pastorale. La variabile tradizionale e quella teologica sono
invece parzialmente presenti. Se ¢ vero che il percorso che porta alla
celebrazione di cresima ed eucaristia puo ricalcare il percorso catecu-
menale, siamo pero di fronte a un catecumenato che comunque resta
molto particolare: i ‘catecumeni’ in questione non sono tali, in quan-

268

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

to sono gia stati battezzati. La questione non ¢ solo formale: se uno
dei pregi del catecumenato era un graduale avvicinamento adulto alla
fede mediante una fase di evangelizzazione e una fase di interiorizza-
zione, nella proposta in esame i candidati alla cresima e all’eucaristia
sono ragazzi molto giovani (ipotizzando di rispettare le indicazioni
sull’eta dei sacramenti della CEI, e collocando quindi la celebrazione
attorno ai 10 anni): la consapevolezza esigibile e il grado di maturazio-
ne umana e spirituale possibile rendono qualitativamente differente il
cammino ‘catecumenale’ proposto. Anche la variabile teologica viene
parzialmente valutata: se & vero che viene salvaguardato 'ordine dei
sacramenti, ¢ anche vero che non viene proposta la celebrazione uni-
taria di battesimo, cresima ed eucaristia.

I tentativi analizzati nascono in circostanze determinate con emer-
genze precise, per le quali alcune variabili acquistano piu peso di altre.
Ma la breve carrellata dovrebbe essere sufficiente per mostrare quello
che in apertura abbiamo definito come «il rompicapo» dell’iniziazio-
ne cristiana: le quattro variabili in gioco, tutte significative, non posso-
no convivere insieme nella loro forma pura. La variabile soteriologica
(che vorrebbe il battesimo ai bambini il prima possibile) non puo con-
vivere con il criterio tradizionale (che prevede il catecumenato degli
adulti), cosi come la variabile pedagogico/pastorale (che prevede un
modello di catechesi ‘scolastica’ per i ragazzi) si sposa con una certa
difficolta sia con il modello tradizionale del RICA sia con la variabi-
le teologica (che vorrebbe i tre sacramenti conferiti almeno nel loro
ordine e possibilmente insieme). Ognuna delle quattro variabili ha
le sue forti ragioni, determinate storicamente: il catecumenato nasce
in un certo periodo, le precisazioni in materia soteriologica in un al-
tro periodo, le esigenze pedagogico/pastorali in un momento ancora
successivo e la chiarezza teologica sul legame tra i tre sacramenti &
inizialmente implicita, poi si smarrisce e viene recuperata in tempi
recenti. Di fatto oggi noi ereditiamo una prassi pastorale consolidata
nell’ultimo secolo che presenta delle difficolta e quattro variabili per
ripensarla che non possono convivere insieme: ¢ questo il rompicapo
che la teologia dei sacramenti conosce. Per certi aspetti il rompicapo
in esame ha anche alcuni tratti di paradossalita: secondo il filosofo
analitico M. Sainsbury, il paradosso ¢ «una conclusione apparente-
mente inaccettabile, che deriva da premesse apparentemente accet-
tabili per mezzo di un ragionamento apparentemente accettabile»®,

269

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

Non & proprio cosi la situazione attuale della riflessione sull’iniziazio-
ne cristiana? Ogni tentativo presenta una soluzione che, secondo altre
variabili, potrebbe essere considerata inaccettabile, pur muovendo da
premesse giuste e da ragionamenti di cui ¢ apprezzabile la coerenza.

Il ritorno alle cose stesse

La presente riflessione non intende ovviamente risolvere la questione:
il contributo proposto vorrebbe solo offrire con nomi diversi e ordini
diversi cio che a ogni modo presenta una sua evidenza. Tuttavia non
vorremmo congedarci senza il tentativo di rintracciare un minimo co-
mune denominatore delle questioni in esame. Ponendo una sorta di so-
spensione del giudizio sulle soluzioni concrete, I'atto stesso di nominare
I'iniziazione cristiana e di proporre i problemi in gioco presenta alcuni
nuclei di interesse che non devono essere sottovalutati. Forse anche sot-
to la spinta del Movimento Liturgico, la teologia dell’iniziazione cristia-
na, pur gravata dal rompicapo che abbiamo delineato, ha guadagnato
alcune evidenze antropologiche che meritano di essere sottolineate.

Una fede nella storia

Se tutti nasciamo come creature di Dio, ¢ altrettanto vero che nessu-
no nasce cristiano. Tra il venire al mondo e il venire alla fede ¢’¢ uno
scarto. Fino ad alcuni decenni fa la distanza tra i due eventi era pratica-
mente trascurabile grazie a quello che con fortunata espressione & stato
definito ‘catecumenato sociale’: la famiglia e la societa trasmettevano
quasi connaturalmente la fede assieme al bagaglio di conoscenze e co-
stumi necessari alla vita. L'aumento del divario tra il venire alla vita e il
venire alla fede ha posto con maggiore evidenza il carattere storico del-
lo strutturarsi della coscienza cristiana. Se nulla puo ‘produrre’ la fede
(i cristiani vi leggono il tratto di dono che la fede costituisce), ¢ anche
vero che il nascere della fede ha un carattere storico e prende i contorni
di una concreta vicenda. La fede cristiana conserva al cuore I'incontro
con la persona di Gesu Cristo come rivelazione definitiva di Dio. La
qualita della rivelazione cristologica ¢ tale da non eliminare I’obiettivita
e la consistenza dell'uomo: il venire alla fede consiste nell’assenso che
la liberta di ogni uomo offre al libero concedersi di Dio in Cristo, e si
configura dunque come 'intreccio amoroso di due liberta.

270

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

La sensibilita per I'iniziazione cristiana che stiamo riscoprendo ha
aiutato a riscoprire la decisivita della storicita della fede e del suo in-
nesco. La CEI ha recentemente dedicato un intero convegno catechi-
stico alla problematica dell’Initium Fidei: la riscoperta del carattere
storico dell’iniziazione cristiana puo essere un valido contributo. Le
immagini del ‘salto’ o della ‘scommessa’ non nascondono una certa
ambiguita: la fede non puo essere pensata come una ‘anomalia’ della
vita. Tra i contributi pit innovativi che il pensiero fenomenologico,
inaugurato da Husserl, ha portato per la storia della filosofia vi ¢ il
carattere correlativo dell’evidenza: la forma della verita non prescinde
dalla storia e dal soggetto. Se ci & concessa una possibilita di accedere
a qualcosa di vero, tale possibilita non puo che situarsi nell’ordinario
della nostra vita, impastata di storia e di una liberta che in essa ¢ chia-
mata a compromettersi su cio che ritiene come valido per la propria
realizzazione. La fede non fa eccezione: 'atto di fede in Cristo coinci-
de con la disposizione della nostra liberta a configurarci come disce-
poli. Il riconoscimento del carattere ‘attuale’ e storico del rapporto tra
la coscienza e la verita costituisce la forma da cui anche il venire alla
fede non puo smarcarsi. Liniziazione cristiana ¢ il nome proprio del
processo storico attraverso il quale il soggetto libero diviene cristiano.

C’¢ dunque reciprocita tra i due livelli del discorso: da un lato ab-
biamo riscoperto che si diventa cristiani in un cammino storico fatto
di riti e di incontri perché abbiamo acquisito una forma mentis piu
attenta allo storico e al fattuale, ma assieme il fatto che I’accedere alla
verita di sé abbia una sua attuazione storica e rituale provoca inces-
santemente il pensiero nella direzione dell’istituzione di un rapporto
tra il ‘fare’ e la ‘verita’.

Evidenze rituali

Tra i tentativi di ricomprendere 'unitarieta del processo di iniziazione
cristiana abbiamo recensito la proposta di A. Grillo, il quale propone
un ritorno alle evidenze rituali, secondo le quali si verrebbe alla fede
mediante 'esperienza dell’essere lavati, profumati e nutriti. La dire-
zione della riflessione ci sembra molto feconda e vorremmo inserirci
in questo solco. I riti custodiscono alcune evidenze antropologiche e
rituali che non possono essere semplicemente presupposte. La risco-

271

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

perta dell’'unitarieta dei tre sacramenti dell’iniziazione cristiana non
puo essere un fatto semplicemente formale: il diventare cristiani passa
attraverso un gesto con I'acqua, un gesto con l'olio e un gesto con
il cibo. Grillo infatti stabilisce un’analogia tra i gesti del venire alla
vita e i gesti del venire alla fede: la suggestione ¢ forte e brillante &
Iistruzione del problema, ma il confronto con i testi mistagogici anti-
chi richiede perd un ampliamento. Ambrogio non considera il lavacro
battesimale semplicemente come un lavaggio, ma insiste molto sulle
dinamiche di immersione ed emersione: 'esperienza dell’essere som-
merso non ¢ immediatamente assimilabile all’essere lavato, ma nella
sua logica ¢ pili un ‘essere sepolto’. Allo stesso modo I’eucologia che
accompagna la cresima non insiste molto sul carattere di ‘profumo’
del crisma, quanto sull’idea di sigillo e di consacrazione. In una ricer-
ca recente, E. Falque ha messo in luce come il codice antropologico
dell’eucaristia non ¢ semplicemente quello del pasto, ma si richiama
anche la semantica del corpo e dell’esperienza erotica?!.

11 carattere unitario dei tre sacramenti dell’iniziazione cristiana non
puo essere semplicemente ribadito o segnalato: deve essere ripensato
nelle evidenze rituali che esso ¢ in grado di dispiegare. Una teologia
degli effetti dei sacramenti non ha grossi problemi con I'ordine dei
sacramenti o con il richiamo di un sacramento con I'altro: quello che
conta ¢ che il cristiano li riceva tutti e tre. Ma una teologia degli effetti
sarebbe limitata se non accompagnata a una teologia dei riti, e solo da
questo punto di vista il richiamo all’unitarieta dei tre sacramenti e al
loro culmine nell’eucaristia non sarebbe semplicemente nominale o
dettato da un criterio archeologico.

Anche dal punto di vista catechistico, la riscoperta dei sacramen-
ti dell’iniziazione cristiana nella loro qualita di riti pud portare a un
effettivo incremento. Il vocabolario della formazione liturgica ¢ en-
trato a pieno titolo nel gergo teologico e pastorale con il Movimento
Liturgico: con essa non & da intendere una semplice erudizione sulla li-
turgia, ma una formazione operata dalla liturgia stessa. La formazione
liturgica non puo esaurirsi in una illustrazione didascalica della litur-
gia, ma richiede la riscoperta della liturgia come fonte. Mirabilmente
Guardini pensava cosi all’epoca successiva alla Riforma liturgica:

II Concilio ha posto le basi per il futuro — e come questo evento si sia
verificato e abbia comunicato verita, rimarra per sempre un esempio tipico

272

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

dell’operare dello Spirito Santo nella Chiesa. Ora pero si pone la questione
del punto in cui debba prendere avvio il lavoro, affinché la verita conosciuta
divenga la realta®.

La Riforma liturgica e la riscoperta della liturgia richiedono che
quest’ultima divenga, nelle sue evidenze rituali e antropologiche,
fonte per la formazione del credente, altrimenti 'incremento porta-
to dalla Riforma liturgica sarebbe pressoché nullo. A. Grillo, citando
I'intuizione di Guardini, offre una periodizzazione del Movimento
Liturgico in tre fasi: una prima fase sviluppatasi attorno alla Mediator
Dei che ha posto la questione liturgica, una seconda fase che ha avuto
il Concilio come momento culminante ed & sfociata nella riforma dei
riti e una terza fase che stiamo vivendo poiché «la riforma dei libri e
dei riti, dei testi e dei gesti, ¢ una condizione necessaria, ma non suffi-
ciente, per una autentica esperienza della liturgia come fons»?.

La terza fase del Movimento Liturgico che stiamo vivendo ci impo-
ne di vivere il momento formativo dell’iniziazione cristiana non solo
mossi dalla domanda sugli ‘effetti’ di battesimo, cresima ed eucaristia,
ma sulle modalita e sulle evidenze rituali con cui il credente diviene
tale mediante un gesto con I’acqua, un gesto con I’olio e un pasto. Dal
punto di vista catechistico, il credito accordato ai ‘contenuti cognitivi’
¢ ancora piuttosto massiccio, e nasconde la segreta illusione che, per
celebrare meglio, occorra ‘spiegare di pitr’. L'idea conciliare della for-
mazione liturgica ci richiede di pensare non tanto a delle ‘istruzioni
sulla liturgia’, quanto di lasciarci istruire dalla liturgia. Siamo discepo-
li di un Signore che ama le parabole, che potrebbe guarire con la sola
parola ma pone dei gesti di guarigione, che non disprezza di intessere
un dialogo con una donna fatto di tatto, lacrime, e profumo (pensia-
mo alla peccatrice perdonata), che annuncia la sua risurrezione facen-
dosi una decina di chilometri a piedi (discepoli di Emmaus), che parla
della provvidenza ammirando il creato con i suoi fiori e i suoi uccelli
assieme ai discepoli, che affida la propria memoria al gusto di un buon
pezzo di pane e a un sorso di vino, che resta estasiato di fronte al pro-
fumo di una donna che unge il suo volto in vista della sua sepoltura.
Gusto, tatto, ascolto, cammino, cibo, prossimita, profumi, racconti,
natura, lavoro: 'annuncio del Regno da parte di Gesu ¢ stratificato su
mille sfumature; non ¢ riduttivo comprimere tutto in una lezione di
un’ora dove spesso 'unico registro ¢ quello della parola? Si viene alla

273

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



La Rivista del Clero Italiano

fede non soltanto mediante delle parole, ma attraverso dei riti: non &
possibile utilizzare i linguaggi rituali per pensare a un itinerario cate-
chistico adeguato? L'olio, I'acqua, il pane, le preghiere dei rituali non
potrebbero irrompere con pitl forza nelle nostre aule di catechesi?
D’altra parte la potenza delle celebrazioni liturgiche rischia di es-
sere disinnescata con la sovrabbondanza di didascalie o di segni che
la appesantiscono. 1l rito ha una sua sobria eleganza che non chiede
tanto di essere ‘spiegata’ (con parole o con il moltiplicarsi di segni
dall’intonazione didascalica e didattica), quanto di essere vissuta. La
cura perché il pane spezzato e I'unico calice lo siano effettivamente,
la ministerialita sia rispettata, I'imposizione delle mani sia individuale,
I'immersione sia tale, la convocazione della comunita sia sempre meno
formale, il canto non sia improvvisato sono direzioni su cui interro-
garsi. ‘Introdurre’, ‘ascoltare’, ‘offrire’, ‘ringraziare’, ‘mangiare’, ‘invo-
care’, ‘immergere’, ‘sigillare’ sono azioni di grande portata. Diventare
esperti di questi fondamenti antropologici non sara in concorrenza
con la riscoperta del divenire cristiani mediante dei riti, e dispiegare
la forza dell’agire rituale & un servizio al momento sorgivo della fede.

U Cfr. P. Caspani - P. Sartor, Iniziazione cristiana. L'itinerario e i sacramenti, EDB,
Bologna 2008, p. 9.

2E-J. Nocke, Dottrina dei sacramenti, Queriniana, Brescia 2000, p. 87.

> A. Grillo, Grazia visibile, grazia vivibile. Teologia dei sacramenti «in genere ritus»,
Messaggero, Padova 2008, p. 22.

* Liniziazione cristiana. Orientamenti per il catecumenato degli adulti, Nota Pastorale
del 1997, n. 22.

> Cfr. G. Ronzoni, I/ nodo irrisolto dell’iniziazione cristiana: diventare cristiani oggi,
«Credere oggi», 6 (2005), pp. 47-59.

¢ Nota I/ catechismo per 'iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi del 1991, n. 22.
7 Mi sono rifatto a P. Mattei, Bambini senza battesimo. Un fenomeno in crescita, «30
giorni», 6 (2006).

8 Cfr. E. Garelli, L'Italia cattolica nell’ epoca del pluralismo, 11 Mulino, Bologna 1996.

® Ovviamente non come parte dell’itinerario dell’iniziazione cristiano, ma come
necessaria per accostarsi all’eucaristia.

10 Cfr. PA. Muroni, L'ordine dei sacramenti dell’iniziazione cristiana, ed. Liturgiche,
Roma 2007. Circa il rituale della diocesi di Tolone, lo stesso Muroni afferma: «Il vero
problema sarebbe appunto la necessaria formazione dei confermandi che si accostavano
a ricevere il sacramento. [...] La maggior parte dei catechismi erano organizzati in vista
della ricezione della prima comunione, e percio la confermazione era sovente trascurata.
11 vescovo di Tolone percid avrebbe pensato di ovviare a tale problema adottando la
soluzione di confermare solamente i bambini che avessero ricevuto la prima comunione
[...]1» p. 320.

274

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



4Apri|e 2015

W Cfr. G. Riggio, Letd della confermazione in Italia. Studio storico, «Rivista liturgica»,
59 (1972), pp. 402-414; J.-R. Armogathe, Un sacramento dell'iniziazione cristiana,
«Communio», 158 (1998), p. 64-69.

12 Cfr. Agostino, De peccatorum meritis 1.

B Cfr. Agostino, De gratia Christi et de peccato originali 11, 20-23. Cfr. anche A. Carpin,
Agostino e il problema dei bambini morti senza il battesimo, ESD, Bologna 2005.

4 M. Florio - C. Rocchetta, Sacramentaria Speciale, 1. Battesimo, confermazione,
eucaristia, EDB, Bologna 2008, p. 48.

B Cfr. A. Nocent, I tre sacramenti dell’iniziazione cristiana, in A. Chupungco (ed.),
Anamnesis, 3/1. La liturgia, i sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Marietti,
Genova 1986.

16 Cfr. Mc Donnel - G.T. Montague, [niziazione cristiana e battesimo nello Spirito Santo,
Ed. Dehoniane, Roma 1993.

7 C.L. Rossetti, Lo Spirito Santo nei sacramenti dell’iniziazione cristiana, «Rivista
Liturgica», 2 (2008), pp. 297-310.

8 A. Grillo, Reti che educano, Cittadella, Assisi 2012, p. 55.

1 Cfr. E-J. Nocke, Dottrina dei sacramenti, pp. 94-98.

2 M. Sainsbury, Paradoxes, Cambridge University Press, Cambridge 1995, p. 1.

2 E, Falque, Les Noces de I’Agneau. Essai philosophigue sur le corps et I'eucharistie, Certf,
Paris 2011.

2 R. Guardini, Lettera su «atto di culto e il compito attuale della formazione liturgica»,
«Humanitas», 20 (1965), pp. 85-90: p. 88.

B A. Grillo, 40 anni prima e 40 anni dopo Sacrosanctum Concilium: una «considerazione
inattuale» sulla attualita del movimento liturgico, «Ecclesia Orans», 21 (2004), pp. 269-
300: p. 286.

275

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



