
259

 MANUEL BELLI

Paradossi e rompicapi
dell’iniziazione cristiana
Modelli teologici e prassi pastorale a confronto

Non sono poche le diocesi in cui si sono tentati esperimenti inte-
ressanti per provare a ridisegnare l’itinerario dei sacramenti dell’i-
niziazione cristiana e l’accompagnamento catechistico a esso legato. 
Tuttavia possiamo parlare di un vero e proprio ‘rompicapo’ perché 
ogni modifi ca all’attuale prassi comporta la revisione di un moti-
vo teologico che ha contribuito alla sua strutturazione, motivo in 
sé valido. L’articolo di don Manuel Belli (insegnante di Teologia dei 
Sacramenti presso la Scuola di teologia del Seminario di Bergamo), 
muovendo dalla situazione italiana, non intende proporre nuovi espe-
rimenti pastorali, ma analizza la questione delle variabili che sono in 
gioco, provando a enunciare una prospettiva di ricerca. La complica-
tezza della situazione è dovuta al fatto che la modalità con cui oggi 
nella stragrande maggioranza delle C hiese italiane si vive l’iniziazio-
ne cristiana ha delle buone ragioni, e ogni tentativo di revisione ha 
anch’esso delle buone ragioni: ma, nonostante tutto sia mosso da 
‘buone ragioni’, è diffi cile far convivere le varianti in gioco, tanto che 
optare per una comporta l’esclusione dell’altra. 

Il recupero piuttosto massiccio del linguaggio sull’iniziazione cristia-
na è un fatto tutto sommato recente, tanto che non è esagerato parlare 
di una sorta di ‘infatuazione’ e ‘infl azione’ per questa terminologia1, a 
diversi livelli dei discorsi ecclesiali: dalle problematiche pastorali delle L
a 

R
iv

is
ta

 d
el

 C
le

ro
 I

ta
lia

no
 4

| 2
01

5

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



260

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

parrocchie alle note pastorali dell’episcopato italiano, fi no alle aule di 
teologia. Ma quando il discorso intende farsi rigoroso, ci si imbatte in 
quello che possiamo defi nire il rompicapo della questione teologica 
dell’iniziazione cristiana. F.-J. Nocke lo esprime molto bene e sinteti-
camente in questi termini:

La rassegna storica presenta una singolare discrepanza: in tutti i secoli la 
teologia del battesimo, pur con tutti i suoi cambiamenti di accento, parte 
sempre dal modello del battesimo di una persona adulta. […] Ma da oltre 
mille anni il battesimo dei bambini, dei lattanti, è – perlomeno nell’area 
culturale europea – di gran lunga la prassi culturale dominante. Il caso 
teologico tipico sembra essere il caso statisticamente eccezionale2.

In termini analoghi si esprime A. Grillo, il quale fa notare come «noi 
facciamo una teologia del battesimo come se battezzassimo solo adul-
ti, e in pratica continuiamo a battezzare solo bambini»3. Il caso stati-
sticamente più rilevante di amministrazione dei sacramenti dell’inizia-
zione cristiana, almeno nelle consuetudini italiane, è forse il seguente: 
il battesimo alla nascita, poi la prima riconciliazione attorno ai 7 anni, 
la prima comunione l’anno successivo e poi la cresima prima dei 14 
anni. La nota della CEI sul catecumenato degli adulti ha indicato il 
Rito per l’Iniziazione Cristiana degli adulti come «forma tipica per la 
formazione cristiana»4: la successione di battesimo, cresima ed eucari-
stia nella stessa celebrazione e con una prassi catecumenale di prepa-
razione viene indicata come matrice per comprendere teologicamente 
e pastoralmente l’iniziazione cristiana. Ma di fatto noi riconciliamo 
dei non comunicati, comunichiamo dei non cresimati e battezziamo 
dei non comunicandi in percentuali assolutamente rilevanti.

La variabile ‘pedagogico/pastorale’

L’idea di un itinerario catechistico che prepari ai sacramenti è piuttosto 
recente: nella parrocchia tridentina il percorso catechistico riguardava 
tutta la comunità, dai bambini agli anziani, ma non era strettamente 
collegato alla preparazione di un sacramento specifi co. Il vocabolario 
dell’iniziazione cristiana non aveva un immediato risvolto catechisti-
co, ma era una questione prettamente sacramentale5. Quando la CEI, 
nel 1991, ha presentato i catechismi «per l’iniziazione cristiana dei 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



261

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

fanciulli e dei ragazzi», è stato specifi cato che «la catechesi non esau-
risce l’iniziazione cristiana anche se ne costituisce il momento centrale 
e fondamentale di cui ogni itinerario di iniziazione non può fare a 
meno»6. Il criterio secondo il quale l’ultima affermazione è sensata 
è il credito che viene accordato al processo catechistico/pedagogico 
che si è strutturato attorno ai sacramenti. A partire dal Documento 
base per il rinnovamento della catechesi dell’anno 1970, il principio di 
attenzione pedagogica e psicologica alla peculiarità del bambino e del 
pre-adolescente è entrato a pieno titolo nella strutturazione dell’itine-
rario catechistico: dal numero 134 al numero 139 il documento cerca 
di delineare un ritratto del bambino, dell’adolescente e dell’adulto, 
destinatari della catechesi. L’attenzione non è scontata: se istituiamo 
un confronto con uno dei catechismi più fortunati della storia della 
Chiesa, il catechismo di san Pio X, notiamo che il principio struttu-
rante non è immediatamente la capacità recettiva del bambino, quan-
to l’esattezza contenutistica.

L’attuale struttura dell’itinerario catechistico proposto dalla CEI 
mediante i catechismi cerca di coniugare gli aspetti pedagogici della 
persona del bambino o dell’adolescente con la preparazione al sacra-
mento che viene conferito nell’età in oggetto. Così è un po’ inevita-
bile che la prima comunione divenga ‘il sacramento del bambino’ e 
la cresima ‘il sacramento dell’adolescente’. L’accento della prima co-
munione sarà dunque sulla festosità e la gioia dell’incontro con Gesù, 
mentre la tonalità con cui si prepara alla cresima sarà la responsabiliz-
zazione e il protagonismo dell’adolescente. 

Il punto di forza del modello in esame è dato da una consisten-
te richiesta dei sacramenti da parte delle famiglie: in un’inchiesta del 
2004, la percentuale dei bambini battezzati in Italia è circa il 77% del-
la popolazione, e ricevono l’eucaristia e la cresima più della metà degli 
italiani7. Per quanto siano registrabili dei cali considerevoli, dobbiamo 
riconoscere che l’opportunità pastorale offerta da una così massiccia 
richiesta dei sacramenti non può essere trascurata. F. Garelli parla del 
«caso italiano»8: in Italia permane un signifi cativo credito accordato 
alle parrocchie e alle varie istituzioni ecclesiastiche che non ha eguali 
nell’Europa occidentale. La massiccia richiesta di ‘sacramentalizzazio-
ne’ offre un’opportunità di evangelizzazione non trascurabile: la mag-
gioranza della popolazione transita per gli ambienti parrocchiali chie-
dendo per i fi gli i sacramenti del battesimo, della cresima e dell’euca-

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



262

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

ristia, accetta tutto sommato di buon grado un itinerario catechistico 
per i fi gli e non rifi uta di farsi coinvolgere in alcuni momenti, che 
restano occasioni preziose, talvolta uniche per poter parlare a famiglie 
che diversamente non sarebbero mai entrate in contatto con la comu-
nità parrocchiale. 

Anche la dislocazione dei sacramenti in un periodo disteso e che 
corrisponde (eccezion fatta per il battesimo dato alla nascita) all’e-
tà della scolarizzazione presenta una serie di vantaggi pedagogico/
pastorali: attorno alla prima comunione si può costruire un itinera-
rio catechistico/spirituale che accompagni la fanciullezza e attorno 
alla cresima è possibile offrire un itinerario che intercetti le esigenze 
dell’adolescente. 

L’attuale ordine dei sacramenti (battesimo, confessione9, comu-
nione, cresima) e il dislocamento temporale in un periodo che va 
dalla nascita ai quattordici anni non è frutto di elaborazioni teologi-
che, ma di contingenze storiche e non di rado di attenzioni pedago-
giche e pastorali: il Concilio Lateranense IV del 1215 sancisce la se-
parazione della celebrazione del battesimo dalla prima comunione, 
sostenendo la necessità per quest’ultima che avvenga postquam ad 
annos discretionis (DH 812); mentre il rituale della diocesi di Tolone 
del 1748 (dopo che il pontifi cale Romanae Curiae e il Pontifi cale 
di Guglielmo Durando del XII sec. documentano la prassi di am-
ministrare la confermazione ordinariamente in una liturgia diversa 
rispetto a quella battesimale, ma solo straordinariamente dopo l’eu-
caristia) prevede l’ordinaria inversione dell’ordine dei sacramenti 
dell’eucaristia e della confermazione, verosimilmente per ragioni 
catechistiche e pedagogiche10. 

In tempi più recenti, il decreto Quam Singulari del 1910 fi ssa la 
prima comunione all’età della discrezione, cioè attorno ai sette anni, 
ma non si affronta esplicitamente la questione dell’ordine dei sacra-
menti. Il Codice di Diritto Canonico del 1917 ha fi ssato l’età della cre-
sima anch’essa attorno ai sette anni: negli anni precedenti al Concilio 
Vaticano II si struttura la prassi di anticipare di poco la cresima alla 
prima comunione. In seguito al ripensamento della catechesi e al de-
siderio di dedicare ai due sacramenti di eucaristia e cresima un tempo 
cospicuo di preparazione, i Vescovi italiani hanno proposto di fi ssare 
l’età della cresima ai dodici anni circa. La conseguenza è stata l’uso 
di posticipare la cresima alla prima comunione11. La scansione attuale 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



263

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

si è così costituita a fronte di diverse esigenze di diversa natura, non 
ultima l’urgenza educativa, creando un itinerario che ha avuto una 
grossa fortuna pastorale. Non mancano proposte recenti di ripensa-
mento in diverse direzioni: dall’innalzamento dell’età della cresima, al 
ripensamento del battesimo dei bambini, alla variazione dell’ordine 
dei sacramenti pur mantenendo una distensione cronologica. Il dato 
che emerge dalla tradizione sinteticamente evocata è che l’istanza for-
mativa e catechistica ha avuto un peso non piccolo nei vari tentativi di 
rivedere il percorso sacramentale dell’iniziazione cristiana.

La variabile ‘soteriologica’

La dottrina sacramentale del battesimo si incontra ben presto con gli 
sviluppi circa la dottrina soteriologica: il battesimo è necessario per 
la salvezza eterna? Più la possibilità della salvezza è vincolata al bat-
tesimo, più la tendenza sarà ad anticipare il battesimo, conferendolo 
ai lattanti. La controversia pelagiana, per quanto non sia cronologica-
mente all’origine della prassi di battezzare i neonati, è particolarmente 
rilevante a tal proposito, perché da un lato recepisce la prassi di bat-
tezzare i bambini, dall’altro la radicalizza.

Nei testi di Agostino possiamo ravvisare una duplice direttrice ar-
gomentativa. Nel De peccatorum meritis et remissione et de baptismo 
parvulorum (prima opera in cui Agostino interviene nella questione 
pelagiana), partendo dall’espressione di Rm 5 secondo la quale ogni 
uomo, in Adamo, è sotto il segno del peccato, Agostino argomenta la 
necessità del battesimo dei bambini in ordine alla loro salvezza; l’argo-
mentazione dunque segue la direzione ‘dal peccato originale’ al ‘batte-
simo dei bambini’12. Nel De gratia Christi (composto prima della fase 
polemica con il vescovo Giuliano di Eclano) Agostino intende soste-
nere la dottrina del peccato originale contro Pelagio, e utilizza come 
argomento il fatto che anch’egli chiedeva il battesimo dei bambini, 
dicendo che egli non sapeva dove vanno i bambini non battezzati, ma 
sapeva dove non vanno, cioè non in paradiso; ora, per Agostino que-
sto argomento è suffi ciente per dimostrare che anche Pelagio pensa 
all’esclusione dalla salvezza eterna per chi non è battezzato. Dunque 
la linea argomentativa muove da una prassi già diffusa per esprimerne 
la necessità teologica13. La prassi e le motivazioni teologiche si raf-
forzano a vicenda: nel 418 il sinodo di Cartagine, approvato da papa 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



264

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

Zosimo, costituisce il primo pronunciamento magisteriale sulla neces-
sità del battesimo dei bambini in tempi attigui al parto, affi nché «me-
diante la rigenerazione venga in essi purifi cato quanto essi attraverso 
la generazione hanno contratto» (DH 223).

Nel 1980 la Congregazione per la Dottrina della Fede, riassumen-
do il secolare sviluppo della questione, ha promulgato un’istruzione 
sul battesimo dei bambini, nella quale leggiamo al n. 22:

Perciò, mediante la sua dottrina e la sua prassi, la Chiesa ha dimostrato 
di non conoscere altro mezzo, al di fuori del battesimo, per assicurare ai 
bambini l’accesso alla beatitudine eterna: per cui si guarda dal trascurare 
la missione ricevuta dal Signore di far «rinascere dall’acqua e dallo Spirito» 
tutti coloro che possono essere battezzati. Quanto ai bambini morti senza il 
battesimo, la Chiesa non può che affi darli alla misericordia di Dio, come fa 
nel rito delle esequie disposto per essi.

Il legame tra la necessità del battesimo dei bambini e la salvezza è 
dunque un dato che emerge con una certa evidenza dalla tradizione. 
Non sono mancati nella storia alcuni tentativi di rivedere la forza del 
legame, ma non è ambizione di queste rifl essioni entrare in merito 
alla questione: si intende solo segnalare che il legame tra la grazia e i 
sacramenti non deve essere troppo facilmente sottovalutato. La prima 
eresia cristiana fu lo gnosticismo, e il cristianesimo non ha mai smesso 
di lottare contro di esso, in tutte le sue forme. Ciò che riscatta la fede 
cristiana dall’essere una semplice dottrina gnostica è che essa conserva 
al cuore l’incontro con una persona, Gesù di Nazaret, con tutto ciò 
che serve affi nché un incontro sia effettivo, ossia delle parole e dei 
gesti che rimandino al suo vero corpo. I sacramenti sono ciò che pre-
serva la salvezza cristiana dall’essere un fatto puramente gnostico. Per 
questa ragione è opportuno segnalare una necessaria prudenza in pro-
poste che tendenzialmente affi evoliscano l’importanza del battesimo 
nell’economia della salvezza cristiana. Il Magistero stesso pensa alla 
possibilità di salvezza senza i sacramenti per coloro, per esempio, che 
non hanno conosciuto il Vangelo o che vivono la loro esistenza profes-
sando rettamente un’altra fede. Ma in virtù del principio cristologico 
che genera la fede cristiana, non è dato altro nome se non quello di 
Cristo perché gli uomini possano essere salvati, e l’incontro con Cristo 
accade nei sacramenti e nelle parole che la Chiesa custodisce: il prin-

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



265

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

cipio richiede di essere salvaguardato. I tentativi non così infrequenti 
di ripensare alla prassi del pedobattesimo non devono sottovalutare la 
variabile che abbiamo defi nito ‘soteriologica’.

La variabile ‘tradizionale’

La pubblicazione del Rito dell’Iniziazione Cristiana degli Adulti 
(RICA) del 1978 è un evento importante per la rifl essione sull’inizia-
zione cristiana stessa. Il Direttorio per la Catechesi, pubblicato dalla 
Congregazione per il Clero nel 1997, sostiene che il RICA, e in parti-
colare la riscoperta del Catecumenato, devono essere criteri ispiratori 
anche per la pastorale di coloro che sono già stati battezzati (cfr. nn. 
90-91). La CEI ha seguito tale criterio nell’elaborazione delle tre note 
pastorali sull’iniziazione cristiana, ossia L’iniziazione cristiana degli 
adulti del 1997, L’iniziazione dei fanciulli dai 7 ai 14 anni del 1999 e 
Il completamente dell’iniziazione cristiana nell’età adulta del 2003. In 
tutti i documenti citati, il catecumenato viene indicato come la forma 
tipica del venire alla fede cristiano e come criterio per un ripensamen-
to globale dell’educazione alla fede.

Il catecumenato si afferma nella Chiesa tra il III e il VI secolo, perio-
do che viene spesso defi nito ‘età d’oro del catecumenato’. Le fonti per 
la ricostruzione della prassi catecumenale antica sono varie ed etero-
genee: dalla loro analisi si evince che «la struttura rituale del percorso 
iniziatico è contrassegnata da una stabilità di fondo dei suoi elementi 
fondamentali unita a una grande varietà di adattamenti locali»14. Il 
catecumenato antico entrerà presto in crisi: la pratica del battesimo 
dei bambini porterà in Occidente alla celebrazione dei tre sacramenti 
in tempi differenti; quando il cristianesimo conosce l’adesione delle 
masse nasce l’uso di differire la celebrazione dei sacramenti nel tempo 
e il catecumenato, più che una fase di preparazione, diviene uno status 
che può durare anche tutta la vita; infi ne la diffusione anche rurale del 
cristianesimo richiede che non sia più il solo vescovo a battezzare, ma 
anche i presbiteri, e in tal modo viene meno la celebrazione unitaria 
dei tre sacramenti (almeno in Occidente). 

Tuttavia la prassi catecumenale antica, cronologicamente durata 
circa un secolo nella sua forma ‘pura’, non ha smesso di essere il cri-
terio ispiratore del modo tipico del divenire cristiani. In particolare il 
recupero recente del catecumenato, nei documenti del magistero sia 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



266

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

universale che locale, mette in luce alcuni suoi punti di forza irrinun-
ciabili: l’unitarietà dei tre sacramenti dell’iniziazione cristiana, che 
la prassi catecumenale mantiene uniti; la gradualità con cui si passa 
dall’evangelizzazione all’essere cristiani; l’importanza di un tempo di 
mistagogia successivo ai sacramenti; la ministerialità complessa della 
comunità che accoglie i neofi ti (padrini, catechisti, ministri ordinati); 
l’ecclesialità del cammino, che si struttura in diversi momenti rituali 
che vanno a coinvolgere l’intera comunità; l’armonica unione di pre-
ghiera, rinnovamento etico e istruzione che caratterizza il cammino 
catecumenale; la riscoperta del tempo quaresimale nella sua intona-
zione battesimale e iniziatica.

Tali punti di forza costituiscono una ricchezza che la tradizione 
ci consegna e che la rifl essione teologica e magisteriale più recente, 
convogliata nel RICA e nei diversi documenti che lo citano, ha posto 
come attenzioni che la pastorale deve tenere presenti. 

La variabile ‘teologica’

Anche la riscoperta dell’unitarietà dei tre sacramenti dell’iniziazio-
ne cristiana e del valore del loro ordine è fatto piuttosto recente. Il 
Rito per il battesimo dei bambini del 1969 ricorda che esso non può 
che essere il primo momento di un percorso che procede con gli al-
tri due sacramenti e il Rito della cresima del 1972, invece, descrive 
questo sacramento come seconda tappa dell’iniziazione cristiana. In 
tempi piuttosto recenti Benedetto XVI, nell’esortazione post-sinoda-
le Sacramentum Caritatis del 2007, ha ribadito che battesimo e cre-
sima costituiscono un cammino unitario che conduce all’eucaristia 
(n.17). Nello stesso documento si parla dell’ordine dei sacramenti: in 
Occidente spesso l’eucaristia non segue il conferimento del battesimo 
e della cresima, ma sovente è il terzo sacramento ricevuto dopo il bat-
tesimo e la penitenza. Benedetto XVI sostiene che la motivazione di 
una tale prassi è di ordine pastorale (n.18), ma ciò non toglie il fatto 
che idealmente l’eucaristia è il punto culminante dell’iniziazione cri-
stiana e occorre una seria interrogazione pastorale e teologica circa la 
convenienza dell’ordine attuale dei sacramenti, affi nché la centralità 
dell’eucaristia non sia solo affermata, ma effettiva. 

La teologia ha offerto dei contributi interessanti per pensare ai tre 
sacramenti come a un percorso unitario in tre tappe. A. Nocent parla 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



267

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

di una conformazione a Cristo mediante i sacramenti strutturata in 
tre tappe, per cui il battesimo creerebbe l’essere cristiano, la cresima 
l’agire cristiano e l’eucaristia l’offrirsi cristiano15. In un testo di Mc 
Donnel16 si suggerisce una rivalutazione del battesimo di Gesù come 
matrice del battesimo cristiano. In base al parallelismo, si propone di 
istituire una analogia tra la vita di Cristo (intesa come totale svolgi-
mento del mistero pasquale) e la vita sacramentale, per cui il battesimo 
potrebbe essere l’analogo del rito della circoncisione di Gesù, la cre-
sima l’analogo del battesimo al Giordano e l’eucaristia l’analogo della 
Cena. Non sono mancate le proposte che hanno tentato di riabilitare 
l’aspetto pneumatologico dei tre sacramenti: poiché il dono del Padre 
ai credenti è lo Spirito, esso viene conferito ai cristiani mediante tre 
qualità differenti. Così Rossetti parla di uno Spirito di adozione fi liale 
per il battesimo, di uno Spirito di confermazione per la missione nella 
cresima e uno Spirito di comunione per l’eucaristia17. Grillo propone 
di tornare alle evidenze rituali e antropologiche della iniziazione cri-
stiana: «Nella Chiesa si entra essendo lavati nel battesimo, profumati 
nella cresima, nutriti nell’eucaristia»18. 

L’elenco delle posizioni citate non è chiaramente completo, ma po-
trebbe risultare suffi ciente per sostenere un’ulteriore variabile che la teo-
logia più recente sta riscoprendo, ossia l’unitarietà dei sacramenti dell’i-
niziazione cristiana e il loro ordine. Per la tradizione orientale l’ordine 
dei tre sacramenti è rimasto invariato: anche nel caso del neonato, batte-
simo, cresima ed eucaristia vengono conferiti nella stessa celebrazione. 

L’eucaristia è l’unico sacramento ordinariamente ripetibile: se bat-
tesimo e cresima vengono conferiti una sola volta, in quanto creano 
l’identità cristologica del credente, è l’eucaristia il luogo della continua 
conferma e rigenerazione di tale identità. L’iniziazione cristiana è dun-
que strutturata attorno a due gesti che creano discontinuità nell’iden-
tità del credente (‘imprimono il carattere’) e un gesto che accompagna 
l’identità eucaristica del cristiano. La visione dell’iniziazione cristia-
na culminante nell’eucaristia gode attualmente di un riconoscimento 
pressoché universale da parte della rifl essione teologica. Se dunque si 
fa intervenire questa variabile nel pensiero dell’iniziazione cristiana, 
l’ordine dei tre sacramenti e la distanza cronologica dall’uno all’altro 
richiedono di essere ripensati nella direzione di un conferimento nella 
stessa celebrazione dei tre sacramenti nell’ordine battesimo-cresima-
eucaristia.

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



268

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

Valutazione di alcuni tentativi alla luce delle variabili 
proposte: il rompicapo dell’iniziazione cristiana

La prassi dell’iniziazione cristiana è dunque frutto delle emergenze 
pastorali in periodi successivi, per cui si sono alternate le quattro va-
riabili proposte. In base a esse tentiamo una valutazione di alcune 
proposte del cammino di iniziazione cristiana.

Non è rara una richiesta di revisione della prassi del pedobattesi-
mo19, proponendo il suo differimento in età adulta, magari preceduto 
dal cammino catecumenale e vissuto insieme alla cresima e all’euca-
ristia. Su quali variabili (delle quattro descritte) si basa la proposta? 
Chiaramente la variabile tradizionale e la variabile teologica sono la 
matrice di una prassi che vorrebbe l’abolizione del pedobattesimo, che 
tuttavia non potrebbe avvenire senza una sottodeterminazione della 
variabile soteriologica e di quella pedagogico/pastorale. Il conferimen-
to del battesimo ai soli adulti mediante il RICA permetterebbe di risco-
prire gli indiscussi valori del catecumenato antico e l’unitarietà dei tre 
sacramenti; tuttavia occorrerebbe sottovalutare l’opportunità pastora-
le della richiesta di un’educazione catechistica legata ai sacramenti e 
l’importanza del battesimo in ordine alla salvezza del credente.

Un’altra proposta che spesso viene avanzata è quella di posticipare 
l’età della cresima all’età di 18 anni: questo permetterebbe un maggior 
grado di consapevolezza del giovane, fi nalizzato anche alla sua testimo-
nianza cristiana. In questo caso le variabili considerate sono certamente 
quella pedagogico/pastorale e quella soteriologica, ma a scapito della 
variabile tradizionale (il ‘catecumenato’ sarebbe molto sui generis in 
quanto vissuto da un battezzato e per lungo tempo) e teologica (l’ordine 
dei sacramenti culminerebbe ancora nella cresima e non nell’eucaristia).

Un’altra interessante sperimentazione consiste nel ripensare l’itine-
rario catechistico sul modello catecumenale per i ragazzi già battezza-
ti, proponendo la celebrazione unitaria di cresima e prima comunio-
ne, a cui può seguire una fase mistagogica. La variabile soteriologica 
verrebbe adeguatamente considerata, e ugualmente la variabile pe-
dagogico/pastorale. La variabile tradizionale e quella teologica sono 
invece parzialmente presenti. Se è vero che il percorso che porta alla 
celebrazione di cresima ed eucaristia può ricalcare il percorso catecu-
menale, siamo però di fronte a un catecumenato che comunque resta 
molto particolare: i ‘catecumeni’ in questione non sono tali, in quan-

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



269

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

to sono già stati battezzati. La questione non è solo formale: se uno 
dei pregi del catecumenato era un graduale avvicinamento adulto alla 
fede mediante una fase di evangelizzazione e una fase di interiorizza-
zione, nella proposta in esame i candidati alla cresima e all’eucaristia 
sono ragazzi molto giovani (ipotizzando di rispettare le indicazioni 
sull’età dei sacramenti della CEI, e collocando quindi la celebrazione 
attorno ai 10 anni): la consapevolezza esigibile e il grado di maturazio-
ne umana e spirituale possibile rendono qualitativamente differente il 
cammino ‘catecumenale’ proposto. Anche la variabile teologica viene 
parzialmente valutata: se è vero che viene salvaguardato l’ordine dei 
sacramenti, è anche vero che non viene proposta la celebrazione uni-
taria di battesimo, cresima ed eucaristia. 

I tentativi analizzati nascono in circostanze determinate con emer-
genze precise, per le quali alcune variabili acquistano più peso di altre. 
Ma la breve carrellata dovrebbe essere suffi ciente per mostrare quello 
che in apertura abbiamo defi nito come «il rompicapo» dell’iniziazio-
ne cristiana: le quattro variabili in gioco, tutte signifi cative, non posso-
no convivere insieme nella loro forma pura. La variabile soteriologica 
(che vorrebbe il battesimo ai bambini il prima possibile) non può con-
vivere con il criterio tradizionale (che prevede il catecumenato degli 
adulti), così come la variabile pedagogico/pastorale (che prevede un 
modello di catechesi ‘scolastica’ per i ragazzi) si sposa con una certa 
diffi coltà sia con il modello tradizionale del RICA sia con la variabi-
le teologica (che vorrebbe i tre sacramenti conferiti almeno nel loro 
ordine e possibilmente insieme). Ognuna delle quattro variabili ha 
le sue forti ragioni, determinate storicamente: il catecumenato nasce 
in un certo periodo, le precisazioni in materia soteriologica in un al-
tro periodo, le esigenze pedagogico/pastorali in un momento ancora 
successivo e la chiarezza teologica sul legame tra i tre sacramenti è 
inizialmente implicita, poi si smarrisce e viene recuperata in tempi 
recenti. Di fatto oggi noi ereditiamo una prassi pastorale consolidata 
nell’ultimo secolo che presenta delle diffi coltà e quattro variabili per 
ripensarla che non possono convivere insieme: è questo il rompicapo 
che la teologia dei sacramenti conosce. Per certi aspetti il rompicapo 
in esame ha anche alcuni tratti di paradossalità: secondo il fi losofo 
analitico M. Sainsbury, il paradosso è «una conclusione apparente-
mente inaccettabile, che deriva da premesse apparentemente accet-
tabili per mezzo di un ragionamento apparentemente accettabile»20. 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



270

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

Non è proprio così la situazione attuale della rifl essione sull’iniziazio-
ne cristiana? Ogni tentativo presenta una soluzione che, secondo altre 
variabili, potrebbe essere considerata inaccettabile, pur muovendo da 
premesse giuste e da ragionamenti di cui è apprezzabile la coerenza. 

Il ritorno alle cose stesse

La presente rifl essione non intende ovviamente risolvere la questione: 
il contributo proposto vorrebbe solo offrire con nomi diversi e ordini 
diversi ciò che a ogni modo presenta una sua evidenza. Tuttavia non 
vorremmo congedarci senza il tentativo di rintracciare un minimo co-
mune denominatore delle questioni in esame. Ponendo una sorta di so-
spensione del giudizio sulle soluzioni concrete, l’atto stesso di nominare 
l’iniziazione cristiana e di proporre i problemi in gioco presenta alcuni 
nuclei di interesse che non devono essere sottovalutati. Forse anche sot-
to la spinta del Movimento Liturgico, la teologia dell’iniziazione cristia-
na, pur gravata dal rompicapo che abbiamo delineato, ha guadagnato 
alcune evidenze antropologiche che meritano di essere sottolineate. 

Una fede nella storia

Se tutti nasciamo come creature di Dio, è altrettanto vero che nessu-
no nasce cristiano. Tra il venire al mondo e il venire alla fede c’è uno 
scarto. Fino ad alcuni decenni fa la distanza tra i due eventi era pratica-
mente trascurabile grazie a quello che con fortunata espressione è stato 
defi nito ‘catecumenato sociale’: la famiglia e la società trasmettevano 
quasi connaturalmente la fede assieme al bagaglio di conoscenze e co-
stumi necessari alla vita. L’aumento del divario tra il venire alla vita e il 
venire alla fede ha posto con maggiore evidenza il carattere storico del-
lo strutturarsi della coscienza cristiana. Se nulla può ‘produrre’ la fede 
(i cristiani vi leggono il tratto di dono che la fede costituisce), è anche 
vero che il nascere della fede ha un carattere storico e prende i contorni 
di una concreta vicenda. La fede cristiana conserva al cuore l’incontro 
con la persona di Gesù Cristo come rivelazione defi nitiva di Dio. La 
qualità della rivelazione cristologica è tale da non eliminare l’obiettività 
e la consistenza dell’uomo: il venire alla fede consiste nell’assenso che 
la libertà di ogni uomo offre al libero concedersi di Dio in Cristo, e si 
confi gura dunque come l’intreccio amoroso di due libertà. 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



271

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

La sensibilità per l’iniziazione cristiana che stiamo riscoprendo ha 
aiutato a riscoprire la decisività della storicità della fede e del suo in-
nesco. La CEI ha recentemente dedicato un intero convegno catechi-
stico alla problematica dell’Initium Fidei: la riscoperta del carattere 
storico dell’iniziazione cristiana può essere un valido contributo. Le 
immagini del ‘salto’ o della ‘scommessa’ non nascondono una certa 
ambiguità: la fede non può essere pensata come una ‘anomalia’ della 
vita. Tra i contributi più innovativi che il pensiero fenomenologico, 
inaugurato da Husserl, ha portato per la storia della fi losofi a vi è il 
carattere correlativo dell’evidenza: la forma della verità non prescinde 
dalla storia e dal soggetto. Se ci è concessa una possibilità di accedere 
a qualcosa di vero, tale possibilità non può che situarsi nell’ordinario 
della nostra vita, impastata di storia e di una libertà che in essa è chia-
mata a compromettersi su ciò che ritiene come valido per la propria 
realizzazione. La fede non fa eccezione: l’atto di fede in Cristo coinci-
de con la disposizione della nostra libertà a confi gurarci come disce-
poli. Il riconoscimento del carattere ‘attuale’ e storico del rapporto tra 
la coscienza e la verità costituisce la forma da cui anche il venire alla 
fede non può smarcarsi. L’iniziazione cristiana è il nome proprio del 
processo storico attraverso il quale il soggetto libero diviene cristiano. 

C’è dunque reciprocità tra i due livelli del discorso: da un lato ab-
biamo riscoperto che si diventa cristiani in un cammino storico fatto 
di riti e di incontri perché abbiamo acquisito una forma mentis più 
attenta allo storico e al fattuale, ma assieme il fatto che l’accedere alla 
verità di sé abbia una sua attuazione storica e rituale provoca inces-
santemente il pensiero nella direzione dell’istituzione di un rapporto 
tra il ‘fare’ e la ‘verità’.

Evidenze rituali

Tra i tentativi di ricomprendere l’unitarietà del processo di iniziazione 
cristiana abbiamo recensito la proposta di A. Grillo, il quale propone 
un ritorno alle evidenze rituali, secondo le quali si verrebbe alla fede 
mediante l’esperienza dell’essere lavati, profumati e nutriti. La dire-
zione della rifl essione ci sembra molto feconda e vorremmo inserirci 
in questo solco. I riti custodiscono alcune evidenze antropologiche e 
rituali che non possono essere semplicemente presupposte. La risco-

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



272

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

perta dell’unitarietà dei tre sacramenti dell’iniziazione cristiana non 
può essere un fatto semplicemente formale: il diventare cristiani passa 
attraverso un gesto con l’acqua, un gesto con l’olio e un gesto con 
il cibo. Grillo infatti stabilisce un’analogia tra i gesti del venire alla 
vita e i gesti del venire alla fede: la suggestione è forte e brillante è 
l’istruzione del problema, ma il confronto con i testi mistagogici anti-
chi richiede però un ampliamento. Ambrogio non considera il lavacro 
battesimale semplicemente come un lavaggio, ma insiste molto sulle 
dinamiche di immersione ed emersione: l’esperienza dell’essere som-
merso non è immediatamente assimilabile all’essere lavato, ma nella 
sua logica è più un ‘essere sepolto’. Allo stesso modo l’eucologia che 
accompagna la cresima non insiste molto sul carattere di ‘profumo’ 
del crisma, quanto sull’idea di sigillo e di consacrazione. In una ricer-
ca recente, E. Falque ha messo in luce come il codice antropologico 
dell’eucaristia non è semplicemente quello del pasto, ma si richiama 
anche la semantica del corpo e dell’esperienza erotica21. 

Il carattere unitario dei tre sacramenti dell’iniziazione cristiana non 
può essere semplicemente ribadito o segnalato: deve essere ripensato 
nelle evidenze rituali che esso è in grado di dispiegare. Una teologia 
degli effetti dei sacramenti non ha grossi problemi con l’ordine dei 
sacramenti o con il richiamo di un sacramento con l’altro: quello che 
conta è che il cristiano li riceva tutti e tre. Ma una teologia degli effetti 
sarebbe limitata se non accompagnata a una teologia dei riti, e solo da 
questo punto di vista il richiamo all’unitarietà dei tre sacramenti e al 
loro culmine nell’eucaristia non sarebbe semplicemente nominale o 
dettato da un criterio archeologico.

Anche dal punto di vista catechistico, la riscoperta dei sacramen-
ti dell’iniziazione cristiana nella loro qualità di riti può portare a un 
effettivo incremento. Il vocabolario della formazione liturgica è en-
trato a pieno titolo nel gergo teologico e pastorale con il Movimento 
Liturgico: con essa non è da intendere una semplice erudizione sulla li-
turgia, ma una formazione operata dalla liturgia stessa. La formazione 
liturgica non può esaurirsi in una illustrazione didascalica della litur-
gia, ma richiede la riscoperta della liturgia come fonte. Mirabilmente 
Guardini pensava così all’epoca successiva alla Riforma liturgica:

Il Concilio ha posto le basi per il futuro – e come questo evento si sia 
verifi cato e abbia comunicato verità, rimarrà per sempre un esempio tipico 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



273

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

dell’operare dello Spirito Santo nella Chiesa. Ora però si pone la questione 
del punto in cui debba prendere avvio il lavoro, affi nché la verità conosciuta 
divenga la realtà22.

La Riforma liturgica e la riscoperta della liturgia richiedono che 
quest’ultima divenga, nelle sue evidenze rituali e antropologiche, 
fonte per la formazione del credente, altrimenti l’incremento porta-
to dalla Riforma liturgica sarebbe pressoché nullo. A. Grillo, citando 
l’intuizione di Guardini, offre una periodizzazione del Movimento 
Liturgico in tre fasi: una prima fase sviluppatasi attorno alla Mediator 
Dei che ha posto la questione liturgica, una seconda fase che ha avuto 
il Concilio come momento culminante ed è sfociata nella riforma dei 
riti e una terza fase che stiamo vivendo poiché «la riforma dei libri e 
dei riti, dei testi e dei gesti, è una condizione necessaria, ma non suffi -
ciente, per una autentica esperienza della liturgia come fons»23. 

La terza fase del Movimento Liturgico che stiamo vivendo ci impo-
ne di vivere il momento formativo dell’iniziazione cristiana non solo 
mossi dalla domanda sugli ‘effetti’ di battesimo, cresima ed eucaristia, 
ma sulle modalità e sulle evidenze rituali con cui il credente diviene 
tale mediante un gesto con l’acqua, un gesto con l’olio e un pasto. Dal 
punto di vista catechistico, il credito accordato ai ‘contenuti cognitivi’ 
è ancora piuttosto massiccio, e nasconde la segreta illusione che, per 
celebrare meglio, occorra ‘spiegare di più’. L’idea conciliare della for-
mazione liturgica ci richiede di pensare non tanto a delle ‘istruzioni 
sulla liturgia’, quanto di lasciarci istruire dalla liturgia. Siamo discepo-
li di un Signore che ama le parabole, che potrebbe guarire con la sola 
parola ma pone dei gesti di guarigione, che non disprezza di intessere 
un dialogo con una donna fatto di tatto, lacrime, e profumo (pensia-
mo alla peccatrice perdonata), che annuncia la sua risurrezione facen-
dosi una decina di chilometri a piedi (discepoli di Emmaus), che parla 
della provvidenza ammirando il creato con i suoi fi ori e i suoi uccelli 
assieme ai discepoli, che affi da la propria memoria al gusto di un buon 
pezzo di pane e a un sorso di vino, che resta estasiato di fronte al pro-
fumo di una donna che unge il suo volto in vista della sua sepoltura. 
Gusto, tatto, ascolto, cammino, cibo, prossimità, profumi, racconti, 
natura, lavoro: l’annuncio del Regno da parte di Gesù è stratifi cato su 
mille sfumature; non è riduttivo comprimere tutto in una lezione di 
un’ora dove spesso l’unico registro è quello della parola? Si viene alla 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



274

La Rivista del Clero Italiano
M

an
ue

l B
el

li

fede non soltanto mediante delle parole, ma attraverso dei riti: non è 
possibile utilizzare i linguaggi rituali per pensare a un itinerario cate-
chistico adeguato? L’olio, l’acqua, il pane, le preghiere dei rituali non 
potrebbero irrompere con più forza nelle nostre aule di catechesi? 

D’altra parte la potenza delle celebrazioni liturgiche rischia di es-
sere disinnescata con la sovrabbondanza di didascalie o di segni che 
la appesantiscono. Il rito ha una sua sobria eleganza che non chiede 
tanto di essere ‘spiegata’ (con parole o con il moltiplicarsi di segni 
dall’intonazione didascalica e didattica), quanto di essere vissuta. La 
cura perché il pane spezzato e l’unico calice lo siano effettivamente, 
la ministerialità sia rispettata, l’imposizione delle mani sia individuale, 
l’immersione sia tale, la convocazione della comunità sia sempre meno 
formale, il canto non sia improvvisato sono direzioni su cui interro-
garsi. ‘Introdurre’, ‘ascoltare’, ‘offrire’, ‘ringraziare’, ‘mangiare’, ‘invo-
care’, ‘immergere’, ‘sigillare’ sono azioni di grande portata. Diventare 
esperti di questi fondamenti antropologici non sarà in concorrenza 
con la riscoperta del divenire cristiani mediante dei riti, e dispiegare 
la forza dell’agire rituale è un servizio al momento sorgivo della fede.

1 Cfr. P. Caspani - P. Sartor, Iniziazione cristiana. L’itinerario e i sacramenti, EDB, 
Bologna 2008, p. 9.
2 F.-J. Nocke, Dottrina dei sacramenti, Queriniana, Brescia 2000, p. 87.
3 A. Grillo, Grazia visibile, grazia vivibile. Teologia dei sacramenti «in genere ritus», 
Messaggero, Padova 2008, p. 22.
4 L’iniziazione cristiana. Orientamenti per il catecumenato degli adulti, Nota Pastorale 
del 1997, n. 22.
5 Cfr. G. Ronzoni, Il nodo irrisolto dell’iniziazione cristiana: diventare cristiani oggi, 
«Credere oggi», 6 (2005), pp.  47-59.
6 Nota Il catechismo per l’iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi del 1991, n. 22.
7 Mi sono rifatto a P. Mattei, Bambini senza battesimo. Un fenomeno in crescita, «30 
giorni», 6 (2006).
8 Cfr. F. Garelli, L’Italia cattolica nell’epoca del pluralismo, Il Mulino, Bologna 1996. 
9 Ovviamente non come parte dell’itinerario dell’iniziazione cristiano, ma come 
necessaria per accostarsi all’eucaristia. 
10 Cfr. P.A. Muroni, L’ordine dei sacramenti dell’iniziazione cristiana, ed. Liturgiche, 
Roma 2007. Circa il rituale della diocesi di Tolone, lo stesso Muroni afferma: «Il vero 
problema sarebbe appunto la necessaria formazione dei confermandi che si accostavano 
a ricevere il sacramento. […] La maggior parte dei catechismi erano organizzati in vista 
della ricezione della prima comunione, e perciò la confermazione era sovente trascurata. 
Il vescovo di Tolone perciò avrebbe pensato di ovviare a tale problema adottando la 
soluzione di confermare solamente i bambini che avessero ricevuto la prima comunione 
[…].» p. 320.

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591



275

4 Aprile 2015

P
ar

ad
o

ss
i e

 r
o

m
pi

ca
pi

 d
el

l’i
ni

zi
az

io
ne

 c
ri

st
ia

na

11 Cfr. G. Riggio, L’età della confermazione in Italia. Studio storico, «Rivista liturgica», 
59 (1972), pp. 402-414; J.-R. Armogathe, Un sacramento dell’iniziazione cristiana,  
«Communio», 158 (1998), p. 64-69.
12 Cfr. Agostino, De peccatorum meritis I.
13 Cfr. Agostino, De gratia Christi et de peccato originali II, 20-23. Cfr. anche A. Carpin, 
Agostino e il problema dei bambini morti senza il battesimo, ESD, Bologna 2005.
14 M. Florio - C. Rocchetta, Sacramentaria Speciale, I. Battesimo, confermazione, 
eucaristia, EDB, Bologna 2008, p. 48.
15 Cfr. A. Nocent, I tre sacramenti dell’iniziazione cristiana, in A. Chupungco (ed.), 
Anamnesis, 3/1. La liturgia, i sacramenti: teologia e storia della celebrazione, Marietti, 
Genova 1986.
16 Cfr. Mc Donnel - G.T. Montague, Iniziazione cristiana e battesimo nello Spirito Santo, 
Ed. Dehoniane, Roma 1993.
17 C.L. Rossetti, Lo Spirito Santo nei sacramenti dell’iniziazione cristiana, «Rivista 
Liturgica», 2 (2008), pp. 297-310. 
18 A. Grillo, Riti che educano, Cittadella, Assisi 2012, p. 55.
19 Cfr. F.-J. Nocke, Dottrina dei sacramenti, pp. 94-98.
20 M. Sainsbury, Paradoxes, Cambridge University Press, Cambridge 1995, p. 1.
21 E. Falque, Les Noces de l’Agneau. Essai philosophique sur le corps et l’eucharistie, Cerf, 
Paris 2011.
22 R. Guardini, Lettera su «atto di culto e il compito attuale della formazione liturgica», 
«Humanitas», 20 (1965), pp. 85-90: p. 88.
23 A. Grillo, 40 anni prima e 40 anni dopo Sacrosanctum Concilium: una «considerazione 
inattuale» sulla attualità del movimento liturgico, «Ecclesia Orans», 21 (2004), pp. 269-
300: p. 286.

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

File di grazzini - dighegi@libero.it - Numero ordine:201201800047591


