


Riflessione interna ad uso associativo

SOMMARIO

Cap.1 Il senso dell’esperienza umana e cristiana

Cap. I L’iniziazione cristiana e i suoi sacramenti

Cap. III Iniziazione cristiana e scautismo

Cap. IV Sulle tracce delle “esperienze maestre” della spiritualita scout

Per concludere BUONE PRATICHE da tener presente nel cammino che attende le Comunita



Bozza del documento — aprile 2018

PREPARIAMOCI A PARTIRE ...

Queste pagine, nelle quali si suggerisce un metodo e si propongono dei contenuti,
sono consegnate a tutte le Comunita capi.

Innanzitutto a quelle alle quali la comunita ecclesiale ha affidato o affidera il compito
di sostenere il cammino di Iniziazione Cristiana dei bambini e dei ragazzi del Gruppo: esse
sono invitate a confrontarsi con il “sentiero” qui tracciato per elaborarne uno proprio -
condiviso con tutta la comunita ecclesiale - che sia attento ai bisogni dei propri ragazzi e
fedele al mandato ricevuto dalla Chiesa; nello stesso tempo, quelle comunita potranno
utilizzare i contenuti qui proposti come uno scrigno prezioso in cui ritrovare i temi
essenziali del “deposito della fede” che abbiamo ricevuto e dobbiamo consegnare in un tutto
particolare “trapasso nozioni”.

Ma queste pagine sono affidate anche a tutte le altre Comunita capi, che sono invitate
a confrontarsi con quanto vi € contenuto come occasione preziosa per verificare la qualita
della proposta di educazione alla fede che si offre, nella consapevolezza che e parte
integrante e, osiamo pensare, fondante ed essenziale di tutta la proposta educativa; quindi,
si potranno trovare in queste pagine sollecitazioni ad individuare obiettivi e indicazioni per
crescere nella meravigliosa e non facile missione di accompagnatori della fede che ci vede

coinvolti come capi nella nostra Associazione e nell’intera realta ecclesiale.

N

Questo documento e articolato in quattro capitoli. Nel primo e proposta una
riflessione sul senso dell’esperienza umana e cristiana: lungo la strada del cammino che
conduce dall'uomo a Dio, si possono scorgere, infatti, alcune pietre miliari, quali il senso
dell’arte di vivere, le relazioni costitutive del vivere, la domanda di senso.

Il secondo capitolo si concentrera sull'Iniziazione Cristiana e i suoi sacramenti, per
aiutare i capi a cogliere con esattezza con che cosa si ha a che fare quando si usal’espressione
di “Iniziazione Cristiana”, che & tanto nota, ma non sempre sufficientemente ed
adeguatamente compresa. Si fa presente che in questo capitolo, nella presentazione dei
sacramenti, non ci si & limitati a trattare del battesimo, dell’eucaristia e della confermazione,
che sono i tre sacramenti dell'Iniziazione Cristiana, ma ci si e soffermati anche - pur non
essendo propriamente un sacramento dell’'Iniziazione Cristiana - sulla riconciliazione, in
quanto abitualmente, nelle nostre comunita ecclesiali, viene celebrato all’interno
dell’itinerario di Iniziazione Cristiana, prima della partecipazione piena alla celebrazione
eucaristica.

Il terzo capitolo intende metterci di fronte ad una verita elementare, ma a volte
trascurata. Ci si intende riferire al fatto che non solo la fede cristiana prevede un cammino
iniziatico (descritto accuratamente nel secondo capitolo, per 'appunto), ma che anche lo
scautismo e profondamente segnato da questa dimensione iniziatica. Poiché a tutti i capi &
ben nota la ricchezza del metodo scout, il compito delle pagine di questo capitolo non sara
quello di soffermarsi a descrivere il metodo, ma semplicemente di richiamare quegli
elementi che ne mettono in luce la qualita iniziatica, cogliendo cosi profondamente il legame
tra scautismo e Iniziazione Cristiana. Si metteranno cosi nelle mani delle Comunita capi gli

2



Riflessione interna ad uso associativo

strumenti per coniugare armonicamente il percorso educativo e l'itinerario di maturazione
della fede.

Sulle solide fondamenta rappresentate dai primi tre capitoli, il quarto capitolo si
configura come il luogo nel quale si offrono alle Comunita delle esemplificazioni circa la
fecondita dell’incontro tra il metodo scout e la sapienza del Vangelo. Si tentera, infatti, di
presentare e di “leggere” alcune “esperienze maestre” della spiritualita scout (le abbiamo
chiamate cosi, mutuando il nome delle “parole maestre” che caratterizzano 'ambiente
educativo dei nostri lupetti e delle nostre coccinelle) che segnano la proposta educativa dello
scautismo e che accompagnano il percorso di crescita che va dalla Promessa alla Partenza.

Infine, il documento si conclude con l'indicazione di alcune “buone pratiche” che
vengono proposte alle Comunita: sono suggerimenti e indicazioni operative utili per la
realizzazione dei concreti itinerari di fede che dovranno accompagnare i bambini e i ragazzi
nel loro percorso di Iniziazione Cristiana. Ogni Comunita, dopo uno studio attento dei
contenuti offerti dal documento, ci si lasci ispirare - se lo crede opportuno - nella
progettazione creativa degli itinerari di fede.




Bozza del documento — aprile 2018

IL SENSO DELL’ESPERIENZA UMANA E CRISTIANA

1. Il rischioso mestiere del vivere

Cesare Pavese non aveva trovato niente di meglio che intitolare il diario della

sua maturita Il mestiere di vivere. Una terminologia che, a prima vista, non rende
onore ad un letterato del suo calibro. Se tuttavia ci sforziamo di scavare nella parola
“mestiere”, la prospettiva cambia. Mestiere e una parola che rimanda a un tirocinio, a una
pratica da attuare quotidianamente. Se di primo acchito rimanda a un salario (un mestiere
retribuito), essa ancor pilt esattamente rimanda ad un’attivita manuale o tecnica, che si
migliora con I'esperienza: € un imparare facendo. Come dire: se si vuole imparare a nuotare
non si devono leggere manuali sul nuoto; e sufficiente trovare il coraggio di buttarsi in
acqua. Stante il contesto, allora, anche ogni momento formativo € un mestiere. Educare ¢, in
effetti, un agire che riguarda l'applicazione di un metodo, che migliora con 1'esercizio (e i
conseguenti errori). Pur detta cosi la parola “mestiere” continua a stridere con la nostra
sensibilita di educatori volontari, che tutto facciamo del nostro essere capi scout fuorché un
mestiere.

Proviamo allora a sgrezzarne il suono, salvandone il contenuto. Una parola utile allo
scopo potrebbe essere “arte”. L’arte di vivere, I'arte di educare, 1'arte di servire, I'arte di
amare (cosi suona il titolo di un’opera di E. Fromm). Al proprio del mestiere viene cosi ad
aggiungersi la componente creativa, la liberalita dello spirito.

Attenzione a non perdere la polifonia dei toni di questo differente accordo del

creare. Inteso come capacita di “creare” svela tutta la sua potenza proiettandoci
fino alle alte vette dove abita Dio, il Creatore del cielo e della terra. Vale, infatti, ricordare
che la Bibbia usa il termine creare solo per riferirsi all’agire di Dio. Una capacita d’azione
che Dio ha scelto in piena liberta di donare all'uomo, affinché questi, attraverso la sua arte
(“mestiere”), migliori I'universo uscito non completato dalle mani di Dio, che il settimo
giorno si riposo per lasciare il resto dell’opera al lavoro dell'uomo (cf. Gen 1,27 - 2,4).
Metterla cosi € cosa da far tremare i polsi. Eppure € cosi che stanno le cose, stando al testo
biblico. Dio col crearci a sua «<immagine e somiglianza» si e spinto fino a tali vertiginose
latitudini e mai si e pentito di averlo fatto.

Ogni volta che penso a quanto Dio ha osato con quest’atto di fiducia mi sovviene alla
mente una scultura notata nella penombra della Cattedrale di Chartres, il mistico inno di
pietra e vetro a Maria Santissima. Nelle intenzioni dell’artista essa raffigura Dio mentre sta
creando 'uomo con le sue mani. Le mani divine stanno plasmando il volto dell'uomo
nell’argilla; guardandolo, ci scontriamo sorpresi con un volto appena abbozzato, ma che gia
inizia a somigliare a quello di Dio. Una scultura mozzafiato dove, pero, il volto di Dio e
quello di Adamo non sono identici, ma un’immagine speculare dell’altro, con una perfetta
simmetria. Capire cos’e la simmetria & semplice: guardate le vostre mani. A colpo d’occhio



Riflessione interna ad uso associativo

non abbiamo incertezza nel ritenere che sono identiche. Proviamo, tuttavia, a sovrapporre
il palmo di una mano sul dorso dell’altra. L'identita scompare: esse non sono affatto
sovrapponibili. Sono speculari, ma non identiche. Il messaggio teologico veicolato e chiaro:
Dio nell’atto di farci esistere non ha creato un altro dio, un altro sé stesso. Ha tuttavia posto
in essere una realta che e “bella” perché simmetrica a Lui. E lo stesso vale per cio che noi
scout chiamiamo “natura”: «E Dio vide che era cosa buona /bella». Questo 1’eterno
ritornello che chiude ognuno dei sei giorni della creazione.

Posta la prima pietra, € d’obbligo porci la domanda circa la realta nella quale si

annida la simmetria che ci fa simili a Dio. Dove risiede quella similitudine che
fa risplendere, - per usare le parole del Piccolo Principe - «cio che e invisibile agli occhi»?
Dove si annida quel misterioso segreto che fa bella la persona umana anche di fronte agli
angeli? (cf. Sal 45,3). Sia chiaro che non entreremo in possesso della fine arte dell’educatore
alla fede se non ci lasceremo toccare fin nel profondo, in ogni fibra del nostro essere, dal
quesito ora esposto. Se non prendiamo I'impegno di scendere fino al centro pulsante del
nostro essere creature umane non potremo pensare di educare, di riuscire ad educere, a tirar
fuori il proprio che é in ciascuno e metterlo in contatto col suo Creatore.

Vale ricordare quanto si puo leggere nel biglietto che Cesare Pavese scrisse nella
camera d’albergo un attimo prima di suicidarsi. Delle tre frasi riportate, l'ultima recita:
«Cerco me stesso». Una nobile ricerca, ma che si spegne nell’inferno della disperazione
umana se giocata senza superare se stessi nella relazione con gli altri e con Dio. Noi abbiamo
bisogno dell'altro e del Totalmente Altro (direbbe Max Horkheimer)! Entrambi ci
necessitano per giustificare la nostra bellezza.

Un breve riepilogo. Educare equivale a un’arte e, quindi, richiede un metodo,

una tecnica e molta riflessione sull’esperienza fatta. Il possesso di un’arte ci
identifica a Dio (in maniera simmetrica) nell’arte del creare. Lui ha creato il mondo e le
persone che lo abitano; lo imitiamo prendendo in mano la piantina e facendola crescere
forte, capace di affrontare il vento, a volte tempestoso, della vita. E, come Dio, educhiamo
rispettando 1'unicita di ogni persona, facendogli tirare fuori cio che egli e: immagine e
somiglianza del Dio trino ed uno. Educare ¢, insomma, consegnare 1'arte e la gioia del
sapersi relazionare con I'altro, col mondo che ci circonda (nella “natura” che e creata da Dio
e nella “cultura” che & opera dell'uomo) e con Dio. Non si dimentichi, tuttavia, che e
quest'ultima la relazione essenziale, essendo quella che ci concede una vita piena nel corpo
e nello spirito.

C’e anche un’altra parola che compone il titolo del diario di Pavese: “vivere”.

E qui le cose si fanno un po” piu difficili, obbligando a rivolgere lo sguardo a
quella disciplina che, con linguaggio dotto, si chiama antropologia (antropos = uomo + logos
= discorso sensato). Di fronte all’enigma dell'uomo, di quel groviglio serpentino di bene e
di male, di luce e di tenebre, che puo spingersi verso la sublimita della carita come verso
I'abisso della bestialita pitt efferata, non si puo che sostare in una riflessione senza fine.
Bisogna, in effetti, essere capaci di opporre un diniego al troppo facile ottimismo sulla
natura dell’'uomo, musicato, ad esempio, da quel pifferaio magico di Jean-Jacques Rousseau.



Bozza del documento — aprile 2018

Egli elimino arbitrariamente il peccato originale dalla sua visione di uomo e, pertanto,
giunse a ritenere che I'uomo nasca buono e che sia solo e soltanto la societa a renderlo
cattivo.

Al contempo bisogna evitare 1'estremo opposto: la staffilata in pieno volto che ci
giunge dall’eccessivo pessimismo di una frase come quella scritta da William Golding nel
romanzo Il signore delle mosche: «L’uomo produce il peccato, come le api il miele». Il buon
educatore dovra essere capace di navigare a mezza costa, possedendone le attrezzature.
Senza cioe sottovalutare la capacita dell'uomo di compiere il male, non deve negare che Dio
ha creato I'uomo buono e che a tal fine lo ha benedetto (cf. Gen 1 e 2). Come vedremo, il
male fa la sua comparsa nella scena del mondo solo a causa di un cattivo uso del dono della
liberta che 'uomo ha ricevuto da Dio, non certo per volonta di Dio stesso. La difficolta e la
gioia che ne conseguono stanno tutte nel saper mostrare il giusto rapporto tra cio che
l'intelligenza (il raziocinio) addita come buono e il conseguente sforzo che una volonta
virtuosa esige per attuarlo (l'esercizio pratico del proprio libero arbitrio per costruire
realmente il bene). La conseguenza, da comprendere in ogni suo aspetto, e che non avremo
un cristiano con una fede matura se costui non sara una persona capace di usare del proprio
libero arbitrio (la propria liberta di scelta) secondo i dettami di una “retta” coscienza, pur
nella possibilita di continuare a sbagliare la scelta.

I Concilio Vaticano Il nella Dignitatis humanae ha stampato a caratteri indelebili

la ferma consapevolezza che «a motivo della loro dignita tutti gli uomini, in
quanto sono persone, dotate cioe di ragione e di libera volonta e percio investiti di
responsabilita personale, sono spinti dalla loro stessa natura e tenuti per obbligo morale a
cercare la verita, in primo luogo quella concernente la religione. E sono pure tenuti ad
aderire alla verita conosciuta e ordinare tutta la loro vita secondo le esigenze della verita».
Per riuscire in questo compito - prosegue la Dignitatis humanae - I'uomo deve essere libero
psicologicamente (essere una persona matura) e vivere in un ambiente non coercitivo (con
il diritto alla liberta politica e religiosa).

Una serie di principi, quelli ora elencati, che hanno a premessa I'antica professione
della Chiesa cattolica (cioeé universale), secondo la quale «lo stesso Iddio ha fatto conoscere
al genere umano la via attraverso la quale gli uomini, servendoLo, possono in Cristo trovare
salvezza e divenire beati»2. Ovvero - dicono i padri conciliari - ascoltando se stessi,
lasciando parlare il proprio intimo, non si puo che trovare Dio e, in particolare, quel Gest
Cristo che comanda: «Andate dunque, istruite tutte le genti, battezzandole nel nome del
Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto quello che io vi
ho comandato» (Mt 28,19-20). In tal modo «l’'uomo coglie e riconosce gli imperativi della
legge divina attraverso la sua coscienza, che egli e tenuto a seguire fedelmente in ogni (in
universa) sua attivita, per arrivare a Dio, suo fine»3.

Qui e non altrove ha luogo “il mestiere di vivere” in tutta la sua spontanea genuinita.

1 Dignitatis Humanae, 2, EV 1/1046
2DH 1
3DH 3



Riflessione interna ad uso associativo

Abbiamo cosi saldamente posto anche la seconda pietra della nostra

costruzione. La sua solidita, lo ripeto, ci rammenta che I'uomo e un groviglio di
miseria e beatitudine, di peccato e grazia, ma che noi vogliamo considerarlo in positivo,
capace cioe di una fede matura e, percio, di santita. Si percorre la via che porta alla santita
se ci si mette in ascolto della propria coscienza “ben informata”, dotata di ogni elemento per
una valutazione globale (Sacra Scrittura e magistero della Chiesa, compresi). In essa trova
sintesi la nostra liberta e conseguentemente la nostra responsabilita a una vita beata. La
coscienza € la pura sintesi della nostra ragione e della nostra volonta. Essa e espressione
della via che Dio indica a ciascuno per condurlo al bene proprio e di tutti. Insegnare a
pensare secondo il volere di Dio, scritto a chiare lettere nella sua Parola raccolta nella Bibbia,
ed aiutare ad eseguire con ferrea volonta e fedelta i valori della verita di Dio che abbiamo
scoperto in noi e ci sono consegnati dalla Chiesa, questa la nostra "missione" di educatori
scout secondo i principi del nostro Statuto e del comando della Chiesa di Gesu Cristo.

Si accolga ora un’ulteriore precisazione. Non & compito dell'educatore scout

costruire una teoria sull'uomo, perché & Dio che ci ha creati e sarebbe
pretenzioso volergli insegnare a fare il suo mestiere. Il mestiere che Egli ci ha assegnato in
compito, o meglio il dettato che ha consegnato alla sua Chiesa e a noi in essa, & la
responsabilita di far fiorire in ciascuno un sereno incontro con Gesu il Cristo, il Salvatore.

Nostro compito primario semmai e far si che il cristiano abbia come base quello che
B.-P. chiamava il “carattere”, che tradotto in un linguaggio adatto all’'oggi significa una
personalita ben strutturata. Detto altrimenti: prima di riuscire a incamminarsi sulla via della
santita, bisogna essersi fortificati nel corpo (in fedelta ad uno dei 4 punti di B.-P., la salute e
forza fisica) e nello spirito.

E ancora B.-P. a esortare che la vera felicita é fare felici gli altri. Carattere (personalita)
e santita non sono due diversi aspetti della personalita individuale, ma una sola e identica
struttura personale. Al massimo si potrebbe parlare di simmetria fra la dimensione
spirituale (la necessita di valori etici, religiosi e di fede) e la dimensione corporea, che
attualizza nei “fatti” i nostri valori*. In questa relazione di bellezza tra anima e corpo sta il
segreto della nostra unicita e dignita. [ santi sono coloro che hanno saputo trovare la perfetta
armonia tra queste due diverse dimensioni costitutive dell'uomo; sono coloro che hanno
saputo ridurre il disordine insinuato da Satana nell’universo. Siamo, quindi, chiamati a
formare uomini e donne maturi e percio stesso credenti, incamminati nel sentiero della
santita. Ci torneremo ancora, ma gia adesso si puo anticipare che 1'educare alla fede col
metodo scout non e un surplus, qualcosa che sta “accanto” al metodo scout, ma ne costituisce
una parte essenziale.

2. Il senso del vivere: esperienza umana, religiosa e cristiana

4 cfr. Benedetto XVI, Deus caritas est, nn. 2-14



Bozza del documento — aprile 2018

Vivere e un’arte difficile, lo sappiamo tutti. Ma sappiamo anche che e un’arte

che dobbiamo apprendere caricandoci immancabilmente di successi e
delusioni. Se essere un genio € un destino che accade a pochi, vivere ¢ un dovere che
riguarda tutti, coscienti che e vivendo che si scopre di essere chiamati alla responsabilita
ineluttabile del vivere. Un procedere che nasconde infiniti quesiti: perché gli uomini
esistono? perché esisto io? per quale scopo sono stato chiamato all'esistenza? che cosa vale
sperare e combattere e, se necessario, morire per un mondo migliore? L’antropologia ha
definito questo gorgo esistenziale con un’unica parola: domanda di senso.

La vita adulta, la vita pienamente responsabile, quella dove razionalita e liberta
giocano all’attacco, sta nel ridurre il caos esistenziale che nasce da queste e da altre domande
consimili in una perfetta simmetria. Il come proveremo a capirlo tra breve; per adesso
mettiamo nello zaino la profonda consapevolezza che I'impalpabile abilita artistica del capo
educatore é di essere riuscito a vincere il gioco della vita e di farsi adesso “maestro d’arte”
degli altri.

Nessuno, neanche chi sosta svagato sui gradini della vita adulta, riesce a

scaricarsi di dosso la suddetta domanda di senso. Essa rode e corrode come
un tarlo in cerca di solido nutrimento. Non resta altro che affrontarla. Negli anni Settanta
del 7900, il poeta e scrittore argentino Jorge Louis Borge de Acevedo scrisse una raccolta di
poesie intitolata EI Hacedor (L'artefice). Tra esse, splende una stella di luminosissima
grandezza, che sembra esprimere bene cio che si intende qui suggerire; il suo titolo e Ajedrez
(Scacchi).

Un versetto, forse il pit vertiginoso, recita: «Dio muove il giocatore, questi, il pezzo.
Ma dietro Dio quale altro dio ordisce questa trama di polvere e tempo, di sogno e agonia?».
Chi, almeno una volta nella sua vita, non si é fatto la stessa angosciosa domanda? Giacomo
Leopardi era arrivato alla stessa tragicita trovandosi sorpreso a interrogare la luna, 1'astro
argenteo che il poeta vorrebbe intendere soggetto alle ferree leggi del moto celeste. Ma lo
ammalia come una divinita pagana a cui chiedere: «Che fai tu luna in ciel? Dimmi, che fai,
silenziosa luna?» (Da Canto di un pastore errante dell' Asia).

Entrambi questi poeti ci ricordano che ci sono misteri che ci scavalcano e che ci
spingono inesorabilmente a interrogarci sul loro perché. Cosa sono le loro se non
irrefrenabili domande di senso che chiamano in causa Dio come unico destinatario? Sia esso
il Dio personale della Bibbia o una delle capricciose divinita dell’olimpo greco, non fa alcuna
differenza. Entrambi, al fondo del loro genio, avevano capito che dall’abbraccio interrogante
di Dio e difficile liberarsi, anzi impossibile. Il farlo & cedere ipso facto alla follia della quale &
testimone Ivan Karamazov, lo sconvolgente personaggio uscito dalla penna intinta di lucida
introspezione di Fédor Dostoevskij. Ne I fratelli Karamazov Ivan & un ateo professo perché
non accetta un Dio che faccia soffrire i bambini innocenti. Egli vorrebbe percio azzerare Dio
con la ragione, ma non riuscendoci cade prostrato in un irreversibile stato demenziale.

Dalla domanda di senso non si riesce dunque a fuggire; possiamo provare
pure a obliarla, ma come un tappo di sughero pigiato a forza nel fondo di
una vasca d'acqua, appena si allentera la pressione immediatamente schizzera a galla.

8



Riflessione interna ad uso associativo

Chiudendo questo intermezzo s’intende far notare che quando in un ragazzo/a inizia a
coagularsi la domanda di senso, la fatica di educare alla fede si fa piu spigolosa e
impegnativa per I'educatore.

Ci si trova, infatti, di fronte a un punto di svolta essenziale che fa iniziare la salita alla
fase adulta; il ragazzo/ a, infatti, € come traghettato da un Dio delle emozioni ad un Dio dei
perché. Non basta piti affermare con dolce insistenza, come si fa giustamente con i lupetti e
le coccinelle, che Gesu e il nostro fratello maggiore. Bisogna ora iniziare a farsi trovare
preparati a rispondere, a seconda delle diverse fasce di eta e delle singole fasi di
comprensione logico-intellettuale, sul perché Gesu Cristo, Figlio di Dio Padre, sia il
salvatore. Si tratta di far scattare l'interruttore che accenda non pit il “come” essere con
Gesu Cristo, ma il “perché” scegliere di essere con Lui.

La fatica della posizione della terza pietra del nostro ponte lanciato tra I'umano e il
divino & anch'essa posta.

Ricapitolando. Non bisogna mai sottovalutare la forza insita nella molla della
domanda di senso, dell'inquietudine positiva che sgorga dalla ricerca
continuativa di un perché alle cose e ai fatti del mondo e si interroga in ultimo su Dio, causa

9



Bozza del documento — aprile 2018

di tutto. Tutto sta nella capacita di saper percepire il suo sorgere e di saperla usare nel
rispetto della persona, senza esercitare pressioni psicologiche o sterili, se non dannose,
forzature.

Non sarebbe inutile accompagnare il primissimo germinare della domanda di senso
ricorrendo a forme di momenti comunitari fatti di ascolto della Parola e di gestualita
simbolica. Fa parte della vita della Chiesa, come dello scautismo, indicare alla comunita di
appartenenza la propria crescita come persone e come cristiani. Si tratta, insomma, di far
vivere un'esperienza reale di crescita, perché se non si fa una reale esperienza di Cristo e
della sua Chiesa nella nostra vita, a niente valgono la dottrina e i precetti cristiani. Lanciarsi
gioiosi nell’esperienza della gratuita e della fedelta alle regole del gioco, e fare esperienza
dell'amore di Dio che tutto opera con gratuita, proprio come in un gioco, e della fedelta che
vi € connessa. Far piovere sulla propria pelle 'esperienza dell'avventura coniata come vita
nei boschi, nell’apertura degli occhi sul mondo e sulla storia, superando le paure connesse
con la vita all’aria aperta (scouting), € rendersi pronti a non aver paura di scoprire il nuovo
che volta per volta ci si presenta, sia esso il nostro stesso corpo che cambia, o la figura di
Gesu che si deve scoprire in sé e nei compagni di Squadriglia o di Reparto. Imboccare
I'esperienza della strada e del servizio significa, infine, imparare a camminare nella via
tracciata da Cristo caricandosi della sua croce, sigillo di ogni virtu e beatitudine,
preparandosi a quella sequela di Cristo che D. Bonhoeffer, martire e pastore protestante
ucciso dalla ferocia nazista, chiamava “a caro prezzo”>.

Fare esperienza della vita partendo dal sorgere in noi della domanda di senso

e una meta dell’arco del ponte che stiamo costruendo. Il passo successivo
nella maturazione caratteriale e di fede & (il non sempre compreso o accettato) abbandono
della fase adolescenziale per la presa in carico di una fede della vita adulta. Di una fede
dove razionalita, volonta, liberta, responsabilita e verita diventano le parole d’ordine, gli
imperativi categorici assoluti.

L’essere umano dall’atto della sua nascita alla sua piena maturazione e sostenuto nel
suo cammino da una serie di educatori (genitori, adulti della famiglia, insegnanti, educatori
scout) che lo esortano a compiere i passaggi rituali che certificano le tappe di una crescita.
Essi aiutano a riflettere sulla fatica e sulla gioia della vita, di un'esistenza impastata di
esperienze su cui si e a lungo riflettuto. L'alternativa sarebbe la disgregazione della persona,
che e adulta biologicamente, ma morta psicologicamente, costretta all’eterna adolescenza di
chi ha contratto la sindrome di Peter Pan. Una pandemia in continua espansione, facilitata
nella sua diffusione da una societa che azzera le responsabilita etiche e sociali del singolo,
che ha anche educatori che non hanno il coraggio di far vivere il metodo pedagogico nella
sua completezza e di genitori che non sanno insegnare la differenza tra il bene e il male,
facendo fatica nel testimoniare i valori per cui e doverosa una fedele e onesta adesione. Il
tutto complicato da una realta virtuale (in generale i differenti social network) che hanno
sostituito ogni esperienza reale, fattiva e sofferta sulla propria pelle, con un qualcosa di
effimero, di difficilmente palpabile e alla cui invasione non sappiamo ancora dare una
risposta che sia educativa.

5 cfr. Sequela, Queriniana, Brescia 1971.

10



Riflessione interna ad uso associativo

L’esperienza di cui qui si parla non deve fermarsi al livello esistenziale del

singolo, ma deve ascendere fino al gradino che porta diretto alla soglia della
“relazione” con Dio. L'esperienza schiettamente umana e propria di ogni vita, se non si
carica del senso di un’esperienza religiosa, rimane incompleta, irrealizzata, monca. Un
significato gia inscritto nella parola latina da cui deriva “esperienza”: ex-perire. Ogni volta
che viviamo con intensita un fatto della nostra vita, questo ci costringe a morire a ci6 che
eravamo (perire) per sorgere in qualcosa di diverso. L’esperienza della prima caccia per un
lupetto o per una coccinella, della paura che attanaglia ad ogni gioco notturno e ad ogni
hike scout e guide, o quella della strada in route di cui non sai mai misurare la fatica,
strutturano “l'uomo dei boschi” (B.-P.), ma forgiano anche 1'uomo e la donna nella loro
totalita di corpo e di spirito. Senza queste esperienze nessuno di noi sarebbe cio che & adesso.

Quelle ricordate, proprie del metodo scout vissuto in pienezza, sono esperienze in
tutto pari all’emozione del primo bacio, o all’aver trovato “I’'amore” della propria vita, o
dell’ineludibile incontro con “sorella morte” del Cantico delle creature di san Francesco, che
ci é tragicamente passata accanto chiamando a se un nostro caro.

Dopo un reale ex-perire niente &€ come prima. Educare, lo sappiamo tutti, e

far viver esperienze concrete di vita e aiutare a verificarle con cosciente
serenita superando paure e insuccessi. Ora, ¢ evidente (0 almeno dovrebbe esserlo per un
capo scout) che quanto vale per la formazione della propria personalita (il carattere di B.-
P.), vale anche per I'educazione alla fede. Educare alla fede, in effetti, & far fare esperienza
di Cristo e aiutare a verificarla nella sua capacita di scomposizione e di ricomposizione della
propria esistenza e nella sua capacita di rispondere con positivita alla domanda di senso.

Sia detto a chiare lettere e sia scolpito nel bronzo dell’albo d’oro dell'educatore alla
fede col metodo scout: in primissima battuta si deve sempre far fare esperienza di Cristo e
solo dopo si deve procedere a insegnarne la dottrina teologica che sostiene la nostra fede.
Lo scautismo, anche nell’educazione alla fede, prevede nella sua specifica spiritualita, che
tutto parta dall’esperienza. Una buona riuscita di tutto cio prevede che in ogni attivita scout
o momento della giornata di campo, sia proclamata la parola di Dio (specialmente i
Vangeli), accompagnata dal calibrato ed educativamente sostenuto invito alla preghiera di
lode e alla meditazione silenziosa. Lo Spirito Santo fara il resto. Lasciamolo pacificamente
maturare in ciascuno, nel modo solo a Lui conosciuto e certo sapra esortare a rispondere
positivamente all’invito all’amore (carita) annunciato da Gesu Cristo.

Per capire ancora meglio e scendere in profondita in questa relazione di
simmetria che unifica proposta di educazione scout ed educazione alla fede,
prendiamoci ancora del tempo.

Nel linguaggio quotidiano la parola “esperienza” & un termine che rimanda a
differenti livelli di vita. Alcuni ricordano che l'esperienza esistenziale € l'imparare a
conoscere la vita vivendo. Potremmo dire che essa e l'incontro con un fatto che viene
“accolto” (non rifiutato), indipendentemente dalla dose di coraggio che esso richiede. Se
questo primo tipo di esperienza dura per il durare della vita, c’¢ anche l'esperienza
dell’immediatezza, di un evento irripetibile che per essere accolto positivamente necessita di
una mediazione simbolica (la corsa di primavera, il rito della promessa, la cerimonia della

11



Bozza del documento — aprile 2018

Partenza, il rito funebre, i riti nuziali e via dicendo). Dalla prima esperienza si puo anche
fuggire nascondendosi in una vita infantile o adolescenziale, che a volte si prolunga fino
alla durata della vita; dalla seconda non si scappa perché segna il passaggio a fasi altre della
vita, e chiaramente si € meglio attrezzati a viverla se abbiamo imparato a ben gestire la
prima.

Un ulteriore balzo in avanti e 1'esperienza religiosa. Essa € un particolare tipo
di esperienza esistenziale, che pur preparando alla fede non é ancora la fede.
Il significato di “religione” infatti non coincide con quello di “fede”.

In linea di massima con il termine religione si intende I'esperienza che la totalita della
persona fa del Sacro, ossia dell’esistenza di un essere supremo ancora non ben identificato.
B.-P., nei suo scritti, accenna spesso all’assoluta necessita di una religione a cui deve tendere
il metodo scout. In questi casi (che poi ¢ la totalita) € a questa forma di religiosita che egli
accenna. L’antropologo R. Otto, che e stato un pioniere in questi studi, parlava di mysterium
tremendum, di una presenza divino-sacra (detta mana) che spaventa e fa tremare le viscere®.

La Bibbia e prolifica nel raccontare esperienze di questo tipo. L'incontro di

Abramo con Dio alle Querce di Mamre (Gen 18,1-15) e quello ben piu
drammatico del monte Moria dove gli e chiesto di sacrificare suo figlio Isacco (Gen 22, 1-
19). La lotta di Giacobbe con l'angelo (Gen 32,23-33) o I'esperienza di Mosé di fronte al
Roveto che arde nel deserto senza consumarsi (Es 3, 1-6), sono forme del tutto simili. Pari e
quella del profeta Geremia all’atto della sua chiamata vocazionale (Ger 1,4-10).

Per un attimo lasciamo in sospeso le esperienze religiose del Nuovo Testamento
(Maria di Nazareth di fronte all'arcangelo Gabriele o le risposte di Andrea, Pietro, Bartimeo,
Matteo davanti alla chiamata di Gesti, per non parlare delle due simmetriche rinascite di
Nicodemo e Lazzaro), perché si tratta di esperienze di vocazione specifica in cui il religioso
gia si connota in un principio di fede in Gest il Cristo. Si tratta cioe del passaggio da una
generica esperienza religiosa ad uno specifico atto di fede in un Dio personale.

Diciamo intanto che 'uomo, filtrando le difformi esperienze religiose fronteggiate
nei millenni della sua storia, ha risposto in duplice modo. Con “l’adorazione” dell'Essere
supremo e l'offerta di sacrifici (cfr. Es 12, 1-14; Eb 7, 26-27) o con “l'invocazione orante” (la
preghiera), che poi e il nucleo fondante di ogni religione: «Pregate sempre, senza stancarvi
mai», implora san Luca nel suo vangelo (cf. Lc 18,1).

Altra forma di conferma del senso del religioso che € in noi e la celebrazione

di rituali, che in forza di una propria simbologia traducono cio che la parola
non riesce ad esprimere (e la nascita della liturgia). Ora, I'assieme di sacrifici, preghiera e
ritualita liturgica mettono in chiaro la dimensione storica dell'uomo, il suo essere limitato e
parziale di fronte all'imperturbabilita dell’essere sacro. Rendono altresi esplicito che I'uomo
individualmente ha la necessita di mettersi in relazione con una comunita con cui celebrare
nella liturgia il sacrificio e con 1’Essere superiore a cui rivolgere le invocazioni di preghiera.

6 cfr. R. OTTO, Il sacro.

12



Riflessione interna ad uso associativo

L'uomo e dunque un essere religioso. Si puo allora concludere che 1'esperienza religiosa
accade ogni volta che I'uomo fa esperienza di Dio.

Diverso, anche se coordinato, e il caso della fede. A guidare il gioco

dell’incontro tra l'essere umano e la divinita, a stabilire la magica alchimia
che fa incontrare il volto dell’'uomo con quello di Dio, non é piti la razionalita o I"emotivita,
ma la grazia divina. E Dio stesso attraverso il suo Spirito Santo. La razionalita logica e
discorsiva, che & propria dell'uomo, e simile alla scala che Dio ci ha messo a disposizione
per raggiungerlo (Gen 28,10-19).

Nella letteratura moderna pochi autori hanno avuto la capacita di farci assaporare le
vertigini dell'essere in grazia di Dio come Georges Bernanos, immancabilmente alla presa
con i suoi tormentati preti. Imbattendoci nella pagina finale del suo capolavoro, il Diario di
un curato di campagna, veniamo catapultati nella lettera che un ex-prete, ora convivente con
una donna, scrive al direttore spirituale di un povero curato di campagna, suo amico di
seminario, morto proprio nella sua casa, dove si era recato spinto da un’ardente carita
sacerdotale nei confronti dell’amico reietto dalla Chiesa e dalla societa civile. Il curato
morente chiede di poter ricevere il sacramento dell'unzione con l'annesso Viatico, ma
nonostante 'impegno dell'amico non riesce a riceverlo in tempo, perché il parroco ritarda.
L’ex-prete, quindi, si scusa con umile contrizione col povero curato di non essere stato
capace di renderlo partecipe dell'ultimo sacramento. Ma il curato gli risponde
semplicemente chiedendogli 1'assoluzione sacramentale e pronunciando al momento di
spirare le sublimi parole: «Non preoccuparti, che cosa importa tutto e grazia»’. Tutto -
sussurra nel momento estremo - € un piano di Dio misericordioso, anche questo mio morire
senza avere tra le labbra il “pane di vita eterna”; Dio sa perché e provvedera.

Non c'¢ commento alla sublimita di fede qui espressa che vale quanto quello
dell’autore della Lettera agli Ebrei: «La fede [il frutto pitt genuino della grazia] € fondamento
di cio che si spera e prova di cio che non si vede» (Eb 11,1). Anche il matematico che risolve
un enigma algebrico o lo scienziato che scopre un nuovo elemento chimico hanno dato luce
a «cio che non si vede»; eppure tra questi uomini sapienti del massimo sapere umano e il
povero curato di Bernanos 1’abisso & incolmabile. Se é forse vero che anche gli scienziati
vivono una specie di esperienza religiosa ad ogni loro scoperta, nessuno di loro prova
l'esperienza della gratuita di Dio. Il curato di campagna, invece, al momento dell’incontro
con la morte scopre e rimane spiazzato dall’esperienza dell’amore di Dio per ogni povera
creatura ben lontana dalla perfezione.

Vediamo abbozzarsi sotto i nostri occhi una triplice e progressiva

formazione al senso religioso che sfocia nella fede in Gesu Cristo, che &
divenuta uno specifico peculiare della catechesi col metodo proprio della spiritualita scout:
quella offerta dai livelli umano-religioso-cristiano. Abbiamo gia accennato che il geniale
pedagogista che ha fondato il metodo scout ha previsto che lo scautismo faccia proprii primi
due livelli (la formazione umana e religiosa). E invece specifico della rielaborazione del
metodo in chiave catechetica operata dall’ AGESCI col Progetto Unitario di Catechesi nel 1983,
il terzo livello, quello dell'esplicito annuncio del Cristo, ritenuto il vero e pieno

7 G. BERNANGOS, Diario di un curato di campagna, Mondadori, Milano 1952, p. 274.

13



Bozza del documento — aprile 2018

completamento della dimensione umana e religiosa dell'uomo. Un terzo livello, quello
cristiano, che merita un’ulteriore approfondimento e sul quale ci soffermeremo a partire
dall’esperienza dell’Iniziazione Cristiana.

L’INIZIAZIONE CRISTIANA E | SUOI SACRAMENTI

1. L’'Iniziazione Cristiana

14



Riflessione interna ad uso associativo

Cosa si intende per «Iniziazione Cristiana»? La comprensione del significato
di questa espressione e necessaria per cogliere la globalita della proposta che
e in gioco e I'articolazione del percorso che la struttura.

Iniziamo con un paragone mutuato dall’esperienza scout, che sorge spontaneo e ci da
una prima idea di cosa sia «Iniziazione Cristiana». Il percorso scout - come si e gia detto - &
scandito da tutta una serie di riti e cerimonie. Ognuno di essi ha una sua ricchezza simbolica
e un significato preciso, legato alla tappa del cammino in cui si colloca. Questi si profilano
come dei «passaggi» in cui, con un linguaggio rituale - cioe «pragmatico», simbolico,
programmato e ripetibile, in rottura con il linguaggio ordinario... - si esprime e realizza
qualcosa di nuovo nella persona che ne e protagonista. Non si tratta, tuttavia, di riti «isolati»:
essi si inseriscono in un cammino complesso, lungo, in cui la parola d’ordine & «imparare
facendo». C’¢ un lungo e lento cammino di formazione allo «spirito» scout, in cui si
intrecciano registri diversi che, adattandosi in modo pedagogico al ragazzo prima e poi al
giovane, lo coinvolgono in tutte le sue dimensioni vitali. I riti e le cerimonie, quindi,
suggellano in modo solenne le varie tappe di questo itinerario di crescita e maturazione.

Tutto questo attesta la natura iniziatica della proposta educativa scout dalla quale cio
che intendiamo oggi per «Iniziazione Cristiana» non e poi cosi distante. Come suggerisce
una nota dei vescovi italiani,

per Iniziazione Cristiana, in generale, si puo intendere il processo globale attraverso il
quale si diventa cristiani. Si tratta di un cammino diffuso nel tempo e scandito dall’ascolto della
Parola di Dio, dalla celebrazione dei sacramenti di Dio, dall’esercizio di carita e dalla
testimonianza dei discepoli del Signore attraverso il quale il credente compie un apprendistato
globale della vita cristiana, si impegna a vivere come figlio di Dio, ed & assimilato, con il
Battesimo, la Confermazione e I’Eucaristia, al mistero pasquale di Cristo nella Chiesa.

Parola e catechesi, riti e celebrazioni, esercizi ascetico-penitenziali, accompagnamento
ecclesiale: sono tante le dimensioni che accompagnano quel particolare cammino di maturazione nella
fede che prende il nome di «Iniziazione Cristiana»®. In tal senso risulta quanto mai opportuno
non confondere I'impianto iniziatico della proposta scout con I'Iniziazione Cristiana, come
pure confondere quest'ultima col primo. L'uno e I'altra vanno piuttosto accostati per essere
debitamente integrati.

Ovviamente, questo accostamento tra percorso scout e Iniziazione Cristiana
e valido solo in senso analogico. Questo significa che, nonostante le evidenti
somiglianze, ci muoviamo comunque su piani totalmente diversi.

L’Iniziazione Cristiana, infatti, realizza qualcosa di veramente unico ed eccezionale:
essa inserisce il credente nella «vita nuova», che & 1’assimilazione, mediante il Battesimo, la
Confermazione e I'Eucaristia, al mistero pasquale di Cristo nella Chiesal. Si tratta di
qualcosa di straordinario, che pure si realizza - e non potrebbe essere diversamente -

8 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, L'iniziazione cristiana 2. Orientamenti per l'iniziazione dei fanciulli e dei
ragazzi dai 7 ai 14 anni, 23 maggio 1999, n. 19.

9Cf.Nota 1, n. 26.

10 Cf. UFFICIO CATECHISTICO NAZIONALE, I catechismo per l'iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi. Nota per
I'accoglienza e I'utilizzazione del catechismo della CEI (15 giugno 1991), n. 7, in «Enchiridion CEI»5/259

15



Bozza del documento — aprile 2018

secondo gli ordinari ritmi e processi del vivere umano. Lo stesso termine «iniziazione», in
effetti, esprime la verita di questo «entrare» in una nuova dimensione vitale: «iniziazione»
deriva da «initium» che, a sua volta, ha la sua origine nell’espressione latina «in-eo»,
letteralmente «entro dentro». L’«iniziazione» é, quindi, un «ingresso» o, meglio ancora, un...
«addentrarsi».

Anche in questo caso, ci e di grande aiuto il riferimento alla nostra

esperienza scout: quante volte il nostro camminare e un «addentrarci»! E cosa
si nasconde dietro a questa parola? Risaltano subito alcuni elementi, forse non in ordine
«cronologico»: anzitutto il senso del mistero. Pensiamo al nostro entrare in un bosco, magari
nella penombra... si, ci si «addentra» in qualcosa che non si conosce, che forse si teme un
po’, e lo si fa quasi «a tentoni», guardandosi attorno ad ogni passo.

In secondo luogo, I'«<addentrarsi» dice una curiosita, una ricerca. Ci si addentra
perché, in fondo, si vuole scoprire qualcosa. All'origine dell’addentrarsi c¢’¢ quindi un
desiderio, che mette in moto la ricerca. Se intraprendiamo una route € perché abbiamo un
obiettivo, fosse anche solo quello di imparare qualcosa dalla nostra esperienza.

16



Riflessione interna ad uso associativo

In terzo luogo, dobbiamo notare che nella parola «addentrarsi» si cela un altro
significato rilevante: con questo desiderio, immersa nel mistero, la persona si impegna in
una avventura che lo coinvolge totalmente. Questa totalita sembra, quindi, il terzo tratto
distintivo dell’addentrarsi. Nei nostri percorsi scout, in effetti, ci si addentra con tutto se
stessi: con un corpo che forse all'inizio trema, che ci da stabilita, che a tratti richiede
leggerezza e scatto... e cosi via.

Infine, un quarto aspetto importante e la presenza della comuniti. I1 nostro
«addentrarci» scout, in effetti, & sempre fatto insieme agli altri: un branco, un cerchio, un
reparto, una comunita con cui si cammina condividendo obiettivi, avventure, timori,
successi, passaggi.

Se, dunque, I'Iniziazione Cristiana & un inserimento nel mistero pasquale di Cristo,
questo pud avvenire per via di un previo «entrare» nella Chiesa. Proprio in quanto
iniziazione alla Chiesa, 'Iniziazione Cristiana introduce ultimamente il credente nella
relazione con Cristo e con la sua pasqua, relazione nella quale consiste la salvezza
dell"'uomo.

A partire dalla nostra esperienza, in definitiva, abbiamo gia compreso alcuni tratti

tipici dell’iniziazione cristiana: essa é un «addentrarsi», attraverso la comunita
ecclesiale, nel mistero della pasqua di Cristo, a partire da un desiderio profondo di fede («petitio
tidei»), in un cammino che coinvolge la totalita della nostra persona e che non puo essere fatto in
solitudine, ma sempre con la comunita cristiana. Non solo riti, ma un cammino articolato, in cui si
intrecciano dimensioni differenti che, nelle celebrazioni di battesimo, confermazione ed eucaristia,
trovano la loro espressione sacramentale. Si tratta, quindi, di un terreno «addentrarci» in Dio,
nella sua dimensione di irrevocabile realizzazione - vedi il Battesimo e la Confermazione,
che non sono reiterabili - e, al tempo stesso, di radicale incompiutezza - vedi I'Eucaristia,
che ci accompagna invece fino alla fine della vita.

E opportuno evitare un possibile fraintendimento: non & corretto parlare di

«iniziazione ai sacramenti», quasi che i sacramenti dell’Iniziazione Cristiana
siano quelle «tappe» che realizzano una volta per tutte il nostro «inserirci» in Cristo e nella
Chiesa, a cui noi ci dobbiamo soltanto preparare - o preparare gli altri - con una adeguata
catechesi.

Piuttosto, sembra piu corretto parlare di «sacramenti dell’iniziazione», per dire che
questi tre sacramenti non sono in se stessi i «fini» da raggiungere, ma tre «espressioni» del
nostro unico «addentrarci» - «sacramentalmente», cioe per ritus et preces'’ - nel mistero di
Cristo o, ancora meglio, del nostro essere gradualmente abitati da tale mistero; questa
«spirituale route», che e il senso e lo stile della vita cristiana, ha la sua meta soltanto nel
Paradiso, quando l'iniziazione si realizzera perfettamente, poiché Dio sara «tutto in tutti»
(1Cor 15,28). Tali considerazioni preliminari, dunque, possono aiutare a mettersi nella
prospettiva giusta. Se ne desumono, in modo particolare, due importanti conseguenze: una
verita teologica e un’indicazione metodologica.

11 CONCILIO ECUMENICO VATICANGO 1I, Costituzione sulla sacra liturgia «Sacrosanctum concilium» (4/12/1963), n.
48, in «Enchiridion Vaticanum» 1, EDB, Bologna 1976, 84.

17



Bozza del documento — aprile 2018

Anzitutto un’importante verita teologica riguardo all’argomento in

questione: i sacramenti dell’Iniziazione Cristiana sono un tutt'uno. Il nostro
impianto catechistico, modellato su esigenze pedagogico-pastorali e forgiato da particolari
contingenze storiche, a volte lascia poco trasparire questa originaria verita. I tre sacramenti
dell'iniziazione sono spesso celebrati a distanza di anni I'uno dall’altro, intervallati dalle
opportune catechesi preparatorie. Questa struttura, che ha sicuramente tanti vantaggi a
livello pastorale, rischia pero di occultare la verita teologica dell’unita dei tre sacramenti.

Essi, del resto, non sono tre tappe distinte e separate del percorso di maturazione
della fede; piuttosto, sono tre «modi» per dire e realizzare il nostro dinamico «addentrarci» nella
vita di Dio, come facce distinte di un unico prisma, in cui si irradia la medesima luce, che é quella
della pasqua di Cristo. «L’iniziazione alla vita cristiana e data dall’unita dei tre sacramenti e
la piena partecipazione all’assemblea eucaristica costituisce il culmine a cui tendono il
Battesimo e la Confermazione»12. Cosi, peraltro, li ha consegnati 'antica tradizione della
chiesa, prima che le particolari circostanze della sua storia, soprattutto dopo il V secolo, ne
separassero la celebrazione. I tre sacramenti dell’iniziazione, dopo un lungo percorso
chiamato «catecumenato», venivano celebrati insieme nella notte di pasqua, per dire il loro
intrinseco e comune legame con il mistero pasquale di Cristo. Accanto alla variabile
pedagogico-pastorale sopra descritta - e a quella soteriologica che ha portato ad anticipare
sempre pill il Battesimo - & quindi importante tener presenti le variabili teologica e tradizionale,
per una retta comprensione dei tre sacramenti. Tenere insieme queste quattro variabili é la
vera sfida per ogni attuale proposta di revisione del cammino di iniziazione'3.

N

La seconda conseguenza di queste riflessioni introduttive, poi, &

un’importante indicazione di metodo, che ci guidera anche nel prosieguo della
riflessione: poiché i sacramenti dell’iniziazione sono quei signa sensibilial* che esprimono e
realizzano in modo dinamico la nostra incorporazione a Cristo e alla chiesa, 'unico modo per
comprenderli nella loro profondita teologica é partire dalle loro evidenze antropologiche e rituali.

Si tratta di una prospettiva molto diversa da quella, pitt volte utilizzata, di
considerare i sacramenti dell’iniziazione come statiche «tappe» da raggiungere con una
previa catechesi; in tal caso, molto spesso, la coinvolgente dinamicita del cammino
d’iniziazione sembra rimpiazzata da una puntuale esposizione teorica.

Questo vale anche per noi capi scout: non illudiamoci, in generale, di formare i pit
piccoli alla fede soltanto con una spiegazione di contenuti e dottrine... non basta! Per quanto
riguarda i sacramenti, in particolare, scegliamo ogni volta di partire dalla concretezza della
vita e del rito. Questa e 1'unica strada percorribile, per evitare di cadere nei burroni di
un’astrattezza poco «umana». Partiamo, quindi, dai riti, non perché essi esauriscano tutto il
cammino d’iniziazione, ma poiché ne esprimono il senso autentico con un linguaggio
simbolico, che rappresenta il punto di incontro tra I'evento fondante e la vita. Da questa

12 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesu — Orientamenti per I'annuncio e la catechesi in Italia -
29/06/2014, n. 61, in «Enchiridion CEI»9/1451

13 Cf. M. BELLI, Paradossi e rompicapi dell’iniziazione cristiana. Modelli teologici e prassi pastorale a confronto, in
«Rivista del clero italiano» 96 (4/2015), 259-275.

14 CONCILIO ECUMENICO VATICANO 1I, Costituzione sulla sacra liturgia «Sacrosanctum concilium» (4/12/1963), n.
7, in «Enchiridion Vaticanum» 1, EDB, Bologna 1976, 9

18



Riflessione interna ad uso associativo

caratteristica dell’azione rituale deriva a noi, per cosi dire, la sua «priorita», almeno
metodologica.

Il rito, in effetti, ha il compito e il pregio di rendere oggi presente, nella vita

di chi lo celebra con fede, quell’evento fondante che, fuori dalla sensibilita
del rito, non potrebbe avere oggi alcuna «visibilita». Questo insegnamento ci viene dalla
grande lezione del movimento liturgico, cioé da quella forte istanza di rinnovamento in
materia liturgica che ha profeticamente percorso la teologia contemporanea. 1 grandi
maestri e, su questa scia, il Vaticano II, insegnano che il rito, con la sua ricca simbologia,
rende presente e cela al tempo stesso l'evento di grazia nella vita del credente,
rappresentando cosi la pit eccellente intersezione tra 1'evento e la vita.

Potremmo allora dire cosi: 'azione rituale, in quanto & “rituale” assicura il riferimento
all’evento originario, al fondamento della storia, al mistero pasquale; ma in quanto € “azione” si

N4

inserisce nel fluire vitale e contingente della storia, accetta la logica della “possibilita” e non solo
quella della “realta”, diventa affine alla vita e in essa si innesta con tutta la sua potenza di
trasfigurazione.

In altri termini, potremmo sinteticamente affermare che il rito liturgico & «quella
dimensione espressiva che configura e rafforza l'esperienza dell’evento nella vita e
I'esperienza della vita nell’evento»16. Crocevia tra vita e mistero di grazia, dunque, l'azione
rituale sembra essere un buon punto di partenza per la comprensione del senso autentico dei
sacramenti dell’Iniziazione Cristiana.

E questo il cammino che seguiremo da ora in poi, soffermandoci sul

significato dei singoli sacramenti dell’iniziazione nella vita del cristiano, a
partire dalle loro evidenze antropologiche e rituali. «La liturgia, i sacramenti
dell'Iniziazione Cristiana sono essenzialmente un contatto tra la Chiesa, Cristo, e un nuovo
membro che comincia a toccare e ad essere toccato da Cristo e dalla Chiesa»17. Un «contatto», cioe
qualcosa di concreto, esperibile, reale.

Si tratta ora di comprendere, per ciascuno dei tre sacramenti dell’iniziazione, in che
modo avvenga precisamente questo divino-umano «contatto», che & il primo e
indimenticabile incontro tra Cristo, il credente e la Chiesa.

2. I sacramenti dell’iniziazione

Il Battesimo

N

«Primo» sacramento dell'Iniziazione Cristiana e il Battesimo. Questo
sacramento, infatti, che agli inizi della chiesa era conferito soprattutto agli
adulti, inizi0 presto ad essere anticipato alla piu tenera eta, fino a quel quam primum che,

15 A. GRILLO, Riti che educano. I sette sacramenti, Cittadella editrice, Assisi 2016, 39.
16 Jbidem, 44.
17 Ibidem, 50.

19



Bozza del documento — aprile 2018

attestato anche nel magistero piti recente, sembra corrispondere al tempo in cui il bambino
puo essere portato in chiesa in sicurezza e con la madrel8. Si tratta della prassi del
pedobattesimo, che si & affermata soprattutto a partire dalla riflessione di Agostino nel V
secolo e che resta tuttora ampiamente praticata. La preoccupazione che ne favori la
diffusione era quella soteriologica, cui si accennava sopra: poiché il battesimo era
considerato la «porta della salvezza», in quanto unico strumento in grado di cancellare il
peccato originale, lo si anticipava quanto piut possibile, per evitare che qualcuno fosse
escluso dalla vita eterna. L'idea della necessita del Battesimo per la salvezza, che pure
mantiene una sua sostenibilital®, va pero oggi coniugata con il magistero conciliare, secondo
cui diverse sono le strade, ignote agli uomini, attraverso le quali e possibile per Dio rivelarsi
loro e renderli partecipi della sua vita divina?. Questo non toglie nulla, in ogni caso, al
valore di tale sacramento, oggi riconosciuto come sacramento della fede, aggregazione alla
Chiesa, nascita a nuova vita, inserimento nel mistero di morte e risurrezione di Cristo?2!.

Entriamo gradualmente nella teologia del Battesimo, a partire dallo spessore
antropologico delle sue azioni rituali, punto di incontro tra il mistero di Dio e la vita del
credente, nella comunita. Come avviene questo «contatto» tra Cristo, il credente e la Chiesa
nella celebrazione del battesimo? Diamo la parola ai riti, perché siano essi a rivelarci il
significato autentico di questo primo grande sacramento.

In ordine d’importanza, il gesto rituale che piu di altri qualifica la

celebrazione del Battesimo & 1’abluzione battesimale. In effetti, la stessa
etimologia della parola «battesimo» ci rinvia a tale rito: bdpto o baptizo, in greco, significano
generalmente «immergere, sommergere». Secondo la teologia tradizionale, quindi, «materia
remota» di questo sacramento e I'acqua; «materia prossima» e, invece, il gesto con cui essa e applicata
alla persona, cioe il bagno battesimale. Siamo al «cuore» del Battesimo, tanto che, secondo il
terzo capitolo del Rito del battesimo dei bambini, &€ questa 'unica «parte» veramente
indispensabile per battezzare validamente un bimbo in pericolo di morte.

Questo gesto, spesso praticato oggi per infusione, era originariamente una vera e
propria immersione: il catecumeno, cioé colui che si preparava al Battesimo, entrava nelle
acque della vasca battesimale durante la veglia pasquale, per poi riuscirne rigenerato a vita
nuova. Anche oggi rimane la possibilita di praticare il Battesimo per immersione, sebbene
una comodita pratica renda piu frequente il Battesimo per infusione: si versa ’acqua per tre
volte sul capo del bambino, invocando il nome della Trinita, nel quale il Battesimo viene
compiuto.

18 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Direttorio liturgico-pastorale per I'uso del Rituale (27 /06/1967), n. 36, in
«Enchiridion CEI» 1, EDB, Bologna 1986, 1069-1070.

19 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione «Pastoralis actio» sul battesimo dei bambini
(20/10/1980), n. 26, in «Enchiridion Vaticanum» 7/616

20 Cf. CoNCILIO ECUMENICO VATICANO 1I, Dichiarazione sulle relazioni della chiesa con le religioni non cristiane
«Nostra etate», (28/10/1965)nn. 2-4, in «Enchiridion Vaticanum» 1/856-868

21 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Rito del battesimo dei bambini, Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 1985, 16-18.

20



Riflessione interna ad uso associativo

Quale spessore antropologico ha questo rito cosi importante e, dunque,
quale significato teologico? A livello antropologico, il simbolismo dell’acqua é
molto vario: essa é anzitutto segno di purificazione, di vita e - non sembri paradossale! - di morte.

Certamente il riferimento alla nostra esperienza scout puo convalidare quanto appena
affermato sull’ambivalente significato di questo elemento naturale: pensiamo all’acqua per
dissetarsi nel cammino, I'acqua per lavarsi o pulire qualcosa, 'acqua di una pioggia
inaspettata o di un ruscello da attraversare... quale ruolo diverso puo giocare 1’acqua nelle
nostre route, a seconda dei particolari contesti in cui ci troviamo! Il mondo dell’antico
testamento, poi, da molte conferme in tal senso; basti pensare alle purificazioni rituali
prescritte dalla legge veterotestamentaria (Es 29,4; 40,12; Lv 1,1-17; 16; etc.), alle acque della
creazione (Gen 1,1-2), del diluvio (Gen 6,5-8), del mar Rosso (Es 14,15-31) ... e cosi via.

Tutti questi elementi, arricchiti dai riferimenti neotestamentari all’acqua - la
manifestazione al Giordano (cf. Mc 1,9-11 etc.), la redenzione sulla Croce (cf. Gv 19,34), la
santificazione per cui ¢ inviata la Chiesa (cf. Mt 28,18 etc.) - sono quindi confluiti nella
grande preghiera di benedizione dell’acqua che, nei rituali per il Battesimo, precede
immediatamente I’abluzione battesimale; questo stesso gesto rituale, peraltro, si colloca nel
medesimo orizzonte simbolico. Praticata fin dall’antichita per immersione - oggi, come
dicevamo sopra, anche per semplice infusione - questa azione rituale ¢, infatti, carica di una
valenza simbolica esprimibile con due verbi latini: «immergo/emergo (scendere/risalire;
morire/risorgere; non nato/nato); ingredior/e-gredior (entrare/uscire; fuori/dentro; non
appartenere/appartenere)»22.

Associando, quindi, questi due registri simbolici - quello dell’acqua e quello

dell'immersione - il Battesimo cristiano ne opera una profonda ri-
significazione o, meglio, ri-simbolizzazione teologica - non siamo, infatti, solo sul piano
astratto del «segno», ma su quello pit1 concreto e operativo del «simbolo»: il Battesimo, alla
luce di questi elementi, appare come inserimento nel mistero pasquale di morte e risurrezione di Cristo
(cf. Rm 6,1-11 etc.), principio di vita nuova (cf. Gv 3,1-21 etc.), ingresso nella vita del Signore risorto
e della comunita cristiana (cf. 1Pt 2,1-10 etc.).

Ecco cosa realizza il battesimo nella vita del credente: nei simboli rituali con cui si
celebra questo sacramento, il mistero pasquale di Cristo incontra irrevocabilmente la vita

2 D. P1AZz1, Struttura rituale ed elementi costitutivi del Rito del battesimo dei bambini, in «Rivista di pastorale
liturgica» (4/2014), 31.

21



Bozza del documento — aprile 2018

del credente nella Chiesa, e avviene quel primo indelebile «contatto» tra 1'evento unico e
irripetibile di Cristo, I’esperienza singolare del credente e la comunita ecclesiale, che plasma,
rinnova e trasfigura la persona.

In effetti, uno dei tanti frutti del concilio Vaticano II e stata la riscoperta del

valore simbolico dei sacramenti, motivo che offre un’ulteriore cerniera tra
educazione alla fede (catechesi) e metodo scout, il quale ha fatto della simbolica,
correttamente usata, un suo ineguagliabile veicolo di formazione del carattere della persona
umana - in verita, 'uomo e in sé un «animale simbolico».

Diviene ovvio in quest’ottica che il bagno battesimale non e una semplice abluzione
rituale, come € in molte altre religioni, ma la partecipazione alla vita di risurrezione del
Cristo. E per questa ragione, come accennavamo gia prima, che nella chiesa primitiva il rito
del battesimo si celebrava in ampie vasche piene d’acqua, collocate in una specifica
costruzione sacra che era il battistero. Esso nelle citta che erano sedi episcopali - dove vi era
la cattedrale, cioé dove era posizionata la cattedra del vescovo da cui egli insegnava - era
staccato dall’edificio centrale, come ancora oggi si puo trovare nel battistero di Pistoia e in
parte in quello di Firenze, privato tuttavia della vasca per 1'acqua. Il battezzato era immerso
dal celebrante per tre volte nella vasca fino al soffocamento e quindi rilasciato. Viveva cosi
'esperienza diretta della morte - perdono dei peccati - e del ritorno alla vita - risurrezione
per opera dello Spirito Santo nel sacramento.

E per questa sua insostituibile portata teologica che al Battesimo, prima di ogni altro
sacramento, si & da sempre riconosciuto il potere di rimettere tutti i peccati. Inoltre, «forma»
del sacramento, cioé parola divina che opera tale ri-simbolizzazione, é la vocatio nominum,
cioe I'invocazione della Trinita, in cui, con I'intenzione di fare cio che fa la Chiesa, la persona
viene validamente battezzata. Proprio per tale ragione, quindi, ministro del Battesimo,
secondo l'antica tradizione cattolica, puo essere chiunque, in casi particolari anche un laico
o persino un non battezzato, purché in quel momento abbia I'intenzione di fare cio che fa la
Chiesa tramite 1’atto sacramentale del Battesimo.

Gli altri riti del Battesimo, che pure sarebbe interessante analizzare

singolarmente, non sono in fondo che una estensione di questo simbolismo
fondamentale. Anzitutto i riti di accoglienza che, con il dialogo e il segno di croce, esprimono
gia il senso di un ingresso; poi la celebrazione della parola che, nel momento conclusivo
dell’orazione di esorcismo e dell'unzione prebattesimale, prelude la dinamica della
purificazione e della morte; quindi la celebrazione del sacramento che, con le rinunce e la
professione di fede prima dell’abluzione battesimale, I'unzione crismale, la veste bianca, il
cero e l'effata dopo 1'abluzione, rispettivamente anticipa ed esplica il medesimo mistero di
purificazione, morte e vita, ingresso e appartenenza; infine, i riti di conclusione che,
soprattutto con la preghiera cristiana del Padre nostro, dicono ancora una volta la medesima
realta teologica ed ecclesiale dell’ingresso nella comunita di coloro che sono diventanti figli
nel Figlio.

22



Riflessione interna ad uso associativo

In sintesi, potremmo dire che il battesimo, sacramento che inaugura la vita

cristiana, ci rende figli di Dio; ci inserisce a pieno titolo nella comunita
ecclesiale; certifica la fede, ma non solo quella nel Dio che ha creato il mondo e lo governa.
Questa fede di fatto riguarda anche il credente di religione ebraica o musulmano. Il
sacramento del Battesimo esige piuttosto che noi crediamo che Dio onnipotente ¢ il Padre
di Gesu Cristo che, Figlio obbediente, con la sua passione, morte e risurrezione ha salvato il
mondo?. Questo, ci dicono le Scritture del Nuovo Testamento, ¢ il kerygma, il primo
annuncio che la Chiesa ha professato fin dai suoi inizi. Lo testimoniano gli Atti degli Apostoli
(At 2,38), le catechesi mistagogiche - ossia di introduzione ai misteri della fede - e la
Tradizione Apostolica (un testo del III secolo) al n. 21. Scritti nei quali il Battesimo e sempre

presentato come l'inizio e il centro della fede in Gest1 Cristo.

Il battesimo cristiano, quindi, che pure ha dei paralleli nei bagni battesimali praticati
in ambito giudaico - il battesimo dei proseliti e il battesimo degli esseni - ha una sua
specificita che, in forma embrionale, emerge gia dalla prima prassi battesimale della Chiesa,
attestata dagli Atti degli apostoli: & un battesimo che nasce dall’annuncio e dalla fede,
compiuto «nel nome di Gesu» (cf. At 2,38;10,48 etc.) e «nello Spirito Santo» (cf. At1,5; 2,38 etc.).
E compendiata in queste due espressioni neotestamentarie tutta la novita del Battesimo
cristiano che, riprendendo antiche pratiche rituali, da ad esse il nuovo valore teologico sopra
abbozzato. Cosi lo stesso Giovanni Battista poneva in evidenza la differenza tra il suo
battesimo e il battesimo di Gesti: «lo vi ho battezzati con acqua, ma egli vi battezzera con lo
Spirito Santo» (Mc 1,8; cf. Mt 3,11 e Lc 3,16). E lo Spirito, quindi, 'autore invisibile di questa
rinascita cristiana: «lo Spirito Santo in azione»?*, secondo la teologia tradizionale, e la

23 Cf. Sacrosantum concilium, n. 59
24 Cf. K. RAHNER, L’esperienza dello Spirito. Meditazioni sulla Pentecoste, San Paolo, Milano 2016.

23



Bozza del documento — aprile 2018

«grazia» che, conferita dal sacramento del Battesimo come suo «effetto», opera la
rigenerazione; essa, inoltre, consente al cristiano di attualizzare ogni giorno nella sua vita
quel «carattere» battesimale che, altro «effetto» di questo grande sacramento, incorpora
indelebilmente a Cristo e alla Chiesa.

Nel rito, il mistero incontra e cambia la vita. Attraverso 'acqua e gli altri gesti ed
elementi umani, ri-simbolizzati dallo Spirito Santo, la vita stessa del credente riceve un
nuovo profondo significato in Cristo e nella comunita. Il credente nella Chiesa viene lavato,
rigenerato alla vita nuova ed eterna in Dio.

La Cresima o Confermazione

«Secondo» sacramento dell'Iniziazione Cristiana € la Cresima o Confermazione.

Anche quest’ordine potrebbe destare un certo stupore. L’attuale prassi,
infatti, almeno nella chiesa italiana, pone di solito la Cresima come terzo sacramento
dell’iniziazione - o addirittura quarto, se si considera anche la Riconciliazione che, pur non
facendo parte del cammino iniziatico, viene di solito celebrata prima dell’Eucaristia. Questa
prassi, come abbiamo gia rilevato, nasce in precise congiunture storiche e risponde
soprattutto ad una esigenza pastorale: dopo il V secolo, quando si diffuse a macchia d’olio
la pratica del pedobattesimo e la societa era ormai cristiana, si inizio gradualmente a
posticipare la Confermazione - che prima seguiva immediatamente la rinascita battesimale
- all'eta di ragione o discrezione (7-9 o 10-12 anni), qualificandola come atto libero e
consapevole di sviluppo, conferma e compimento del Battesimo - da cui lo stesso nome,
confirmatio. In quest’ottica, gli autori medievali ne parlano come del sacramento della
«maturita cristiana».

Certamente oggi si avverte 1'esigenza di recuperare I'originaria unita dei sacramenti
dell’iniziazione e le proposte in merito sono tante?>. Ma ora, al di la delle vicissitudini
storiche e delle possibili revisioni pratiche, ci chiediamo: qual e il significato teologico di
questo sacramento dell’iniziazione cristiana? Quale impatto ha, in questo sacramento, il
mistero di Dio nella vita dell’'uomo? Proviamo a rispondere partendo sempre dalle evidenze
antropologiche e rituali.

Secondo il magistero postconciliare, la Confermazione «si conferisce

mediante 'unzione del crisma sulla fronte, che si fa con I'imposizione della
mano»2°. «Cuore» del sacramento ¢, dunque, il gesto rituale dell’unzione sulla fronte con il sacro
crisma, l'olio consacrato dal vescovo nella messa degli olii. Lo stesso nome «cresima», spesso
usato per indicare questo sacramento, allude proprio all’olio del «crisma» usato per
I"'unzione che, a sua volta, deriva il suo nome dal greco chrio, «ungere» - da cui anche
Christds, «unto», corrispondente all’ebraico «Messia».

Per inciso, va ricordato che é stata soprattutto la tradizione orientale a dare risalto al
gesto dell’'unzione nella confermazione lungo i secoli; gli occidentali, al contrario, hanno
sottolineato maggiormente il gesto rituale dell'imposizione delle mani, di cui parleremo pitt

%5 Cf. P. CASPANI, La celebrazione dei sacramenti dell’iniziazione cristiana: in quale ordine?, in «Rivista del clero
italiano» 95 (9/2014), 603-617.
26 Cf. PAOLO VI, Costituzione apostolica «Divina consortium naturae» (15/06/1971), in «Enchiridion Vaticanum»

24



Riflessione interna ad uso associativo

avanti. Il gia citato documento di Paolo VI, in effetti, ha operato questo importante
«recupero» del gesto dell'unzione crismale.

Quale spessore antropologico, dunque, possiede questo «santo segno»

dell’olio? Nelle varie culture esso & generalmente qualcosa di prezioso,
simbolo di prosperita e ricchezza... basti pensare a quanto dispiacere e, spesso, a quanta
superstizione accompagna un improvviso spreco di olio in molti dei nostri paesi italiani! A
questo si aggiunga che, nelle terre mediterranee, I'olio & uno degli alimenti essenziali,
basilari, insieme al pane e al vino. L’olio, infine, a livello anche solo antropologico, € spesso
visto come strumento di cura, guarigione, fortezza.

I dato biblico, in effetti, non fa che confermare tutto cio, arricchendo questo sostrato
«umano» con un plus-valore «religioso». Si pensi anzitutto al mondo veterotestamentario,
in cui I'olio assolve soprattutto alla principale e nobile funzione di consacrare il re (cf. 1Sam
16,1-13 etc.) e, dopo l'esilio, il sacerdote (cf. Es 28,7, Lv 4,3 etc.). Si pensi, inoltre, alla
tradizione neotestamentaria e, fra tutti, al ben noto episodio della donna peccatrice, che
cosparse di olio profumato e prezioso i piedi di Gesti, destando nei presenti I'impressione
di un inaccettabile spreco (cf. Lc 7,36-50; Mt 26,1-13; Gv 12,1-8); quell’'unzione, secondo le
parole di Gesti, aveva invece un importante valore profetico. A questo si aggiunge il
frequente riferimento al profumo, spesso mescolato con I'olio, che accresce ancora di piu il
suo significato di gioia, festa, prosperita. Al valore antropologico dell’'olio, dunque, il
mondo biblico collega in molti casi un senso ulteriore: 'unzione con 1l'olio & segno di
«consacrazione», garanzia della presenza dello Spirito Santo; proprio in quest’ottica, pit
volte gli autori neotestamentari potranno parlare di una «unzione spirituale» (cf. 1Gv 2,20-
27;2Cor 2,21-22 etc.), di un «sigillo».

La tradizione della chiesa ha sin da subito recepito tutta questa ricca simbologia e,
nel rito battesimale, ha immesso una duplice unzione post-battesimale con un olio misto a
profumo, chiamato «myron» o «olio del rendimento di grazie», come testimoniano le fonti
piu antiche, tra cui la gia citata Traditio apostolica. Quella unzione, che esprimeva
essenzialmente la dignita del neofita, era fatta in due momenti ben distinti: la prima volta
da parte del presbitero, subito dopo il bagno battesimale; la seconda da parte del vescovo,
poco dopo, di solito insieme all'imposizione delle mani e alla signatio con la croce sulla
fronte. Questa seconda unzione post-battesimale sarebbe stato il «germe» del sacramento
della Confermazione, sviluppatosi autonomamente solo in un secondo momento.

L’altra azione rituale importante in questo sacramento, carica anch’essa

della ricchezza di molteplici riferimenti biblici, & 1'imposizione delle mani: ce
ne parla pit volte I’ Antico Testamento, in cui questo gesto esprime di solito la trasmissione
di un incarico o di una forza (cf. Gen 27,35; 2Re 13,16; Dt 34,9 etc.); ce ne parla, soprattutto,
il libro degli Atti, in cui tale azione dice generalmente il dono dello Spirito Santo per una
funzione particolare (cf. At 8,15-17; At 19,5-7 etc.).

Non ci soffermiamo piu a lungo sul significato di questo gesto - che, a livello
antropologico, sembra esprimere soprattutto sostegno e consolazione - poiché, come

25



Bozza del documento — aprile 2018

afferma il gia citato documento del beato Paolo VI, esso «serve a integrare maggiormente il
rito stesso e a favorire una migliore comprensione del Sacramento»?’.

Quale, dunque, il significato teologico di questi riti? A tutt'oggi, questi gesti

rituali esprimono essenzialmente una sorta di «consacrazione spirituale» del
credente gia battezzato, che gli conferisce una particolare forza; si tratta, in altre parole, del «sigillo
del dono dello Spirito Santo», come recita la formula pronunciata dal ministro della
Confermazione - che & il vescovo come ministro «originario» o, su suo mandato, un
qualunque presbitero.

Sono una conferma in tal senso le letture bibliche proposte nel rituale della
Confermazione, che ci aiutano a comprendere ancor meglio il significato teologico di questo
sacramento alla luce della sacra scrittura. Il Lezionario del Rito della confermazione prevede
ventinove diverse letture dalle quali scegliere ampiamente. Impossibilitati a dar conto del
valore teologico dell’intero elenco, ricordiamo le cinque che sono degli annunci della venuta
dello Spirito Santo: Gv 7,37-39, che parla dello Spirito sorgente di acqua viva; Gv 14,15-17,
che rammenta Cristo come il tempio dello Spirito Santo; Gv 14,23-26, che presenta lo Spirito
nella funzione di maestro; Gv 15,18-21.26-27, con lo Spirito della testimonianza; Gv 16,5-
7.12-13, dove lo Spirito e colui che guida alla verita tutta intera. Sono cinque letture che
hanno anche la caratteristica di legare il rito della Confermazione al mistero pasquale di
Cristo e, nel caso specifico, all’evento della pentecoste, cui tale sacramento viene di solito
ricondotto, come particolare effusione dello Spirito Santo in pienezza.

Torniamo ora al significato di questo sacramento, che ha qualcosa di simile

al Battesimo. Esso - come ogni sacramento, del resto - ha come «effetto» la
grazia che, a ben vedere, altro non e se non lo «Spirito Santo in azione». Non stupisca tutto
questo: se si fa ancora qualche difficolta a comprenderlo, sara utile tornare all'introduzione
di questa sezione, in cui abbiamo considerato lintrinseca unita dei sacramenti
dell'Iniziazione Cristiana. Questi tre sacramenti, pur dotati di una loro specificita, sono tre
«aspetti» di un unico evento di grazia: il primo «contatto» tra il credente, Cristo e la Chiesa
0, in altri termini, 'Iniziazione Cristiana. E quindi inevitabile che seguano le stesse «logiche»

di fondo.

D’altra parte, sembra lecito chiedersi quale sia la peculiarita di questo sacramento,
cioé quale aspetto particolare della vita nuova in Cristo e nella Chiesa esso esprima. Alla
luce di quanto affermato sopra, possiamo dire che la Cresima, conferendo come il Battesimo
un carattere, un «sigillo» indelebile, configura il credente in modo nuovo a Cristo e alla
Chiesa. In particolare, rispetto a Cristo, lo rende partecipe in modo specifico della sua natura
messianica, che gli e propria in virta di quella «unzione» cui accenna l’evangelista Luca
all'inizio della missione terrena di Gesu (cf. Lc 4,18); rispetto alla Chiesa, lo inserisce in
modo pil responsabile e «attivo» nella comunita, con il compito di «diffondere e difendere
la fede con la parola e con I'azione»28.

27 Jbidem.
28 CONCILIO ECUMENICO VATICANO 11, Costituzione dogmatica sulla Chiesa «Lumen gentium» (21/11/1964), n. 11,
in «Enchiridion Vaticanum» 1/313

26



Riflessione interna ad uso associativo

La grazia, quindi, altro «effetto» della Confermazione, e qui conferita ad augmentum,
in vista di una missione testimoniale, come perfezionamento di quella battesimale, data ad
remedium. Si tratta di una ulteriore immersione nel mistero pasquale di Cristo che, gia
iniziata nel Battesimo come comunione con la morte e risurrezione di Gesti, continua qui
come partecipazione all’evento pasquale della pentecoste.

Rappresentano una buona sintesi del senso teologico della Confermazione

le parole rivolte dal vescovo ai cresimandi, secondo il rituale italiano:
Offrendo voi stessi con Cristo, sommo sacerdote, pregherete il Padre che effonda pit
largamente il suo Spirito [...]. Porterete cosi nel mondo la buona testimonianza del Signore

crocifisso e risorto, che perpetua sull’altare la sua Pasqua; la vostra vita, come dice san Paolo,
diffondera il profumo di Cristo, per la crescita spirituale della Chiesa, popolo di Dio?.

Tale ricchezza teologica, soprattutto nel Medioevo, ¢ stata espressa con 'accattivante
metafora della vita militare, in parte valida ancora oggi. Il cresimato era visto e descritto
come quel battezzato che finalmente veniva abilitato, con la forza dello Spirito Santo effuso
in pienezza, a quella lotta spirituale di difesa e diffusione della fede, che lo vedeva coinvolto
fuori e dentro di sé. In termini pit attuali e partendo dalle evidenze antropologiche e rituali,

29 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Rito della confermazione, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano
1989, 40.

27



Bozza del documento — aprile 2018

potremmo parlare piu efficacemente di «profumo testimoniale»; in tal caso saremmo pitl
fedeli, peraltro, allo stesso dato biblico.

In definitiva, quindi, la Confermazione, rispetto al Battesimo e all'interno del
cammino dell’Iniziazione Cristiana, e essenzialmente un «sigillo»; in effetti, «questo atto era
inteso come la siglatura, la firma sotto I'evento battesimale. Se oggi vogliamo riscoprire il
carattere d’iniziazione del rapporto tra Battesimo e Confermazione, possiamo farlo
precisamente sottolineando questo valore e questa funzione di sigillo, ratifica, di
completamento del battesimo»?.

Ancora una volta, partire dalle evidenze rituali e antropologiche ci ha

aiutato a comprendere quale sia il valore della Confermazione nella vita
cristiana. Ancora una volta, nella ritualita della Chiesa, qualcosa di puramente terreno e
umano - olio, mani - per I'azione dello Spirito Santo diventa il luogo di incontro tra il mistero
e la vita. Ancora una volta, degli elementi umani, per opera di Dio e con la mediazione
ecclesiale, nell’azione rituale sono in grado di trasformare e trasfigurare l'esistenza del
credente.

Cosa accade, in definitiva, nella Confermazione? Se partiamo dalle evidenze del rito,
colte nel loro spessore antropologico, potremmo rispondere facilmente cosi: con la
Confermazione il cristiano, nella Chiesa, viene «profumato» dall’olio dello Spirito Santo che
sgorga dall’evento pasquale di Cristo - vedi il gesto dell'unzione; egli, quindi, e inviato a
diffondere con la sua persona questo spirituale profumo nel mondo, all'interno della Chiesa,
con il sostegno e la consolazione dello stesso Spirito Paraclito - vedi il gesto dell'imposizione
delle mani.

L’Eucaristia

«Ultimo» sacramento dell'Iniziazione Cristiana e 1'Eucaristia. Anche questa

volta, 'aggettivo qui utilizzato non e casuale. Non «ultimo» per ordine di
celebrazione - perlomeno nella prassi pitt diffusa della Chiesa italiana - questo sacramento
e pero «ultimo» in un doppio senso. A livello «pratico», & «ultimo» in quanto ci accompagna
per sempre; come gia accennato, infatti a differenza degli altri due sacramenti
dell'iniziazione I'Eucaristia non conferisce il carattere, per cui e reiterabile e, anzi, da
reiterare sino alla fine della vita. A livello teologico, poi, & «ultimo» in quanto vertice
dell'Iniziazione Cristiana, luogo in cui si realizza sacramentalmente, nel modo pitt eminente

possibile, quel mistero di comunione con Dio di cui tutta l'iniziazione e espressione e
sacramentale attuazione3!.

Con il sacramento dell’Eucaristia, in effetti, ci troviamo proprio al culmine della vita
e della ritualita cristiana, nella sua specificita:

Tutta I'iniziazione del cristiano - come abbiamo visto - ha un punto in cui giunge e dove
puo continuamente tornare, per riposare in Cristo: 1'Eucaristia. Sicuramente questo e il

30 GRILLO, Riti che educano..., cit., 68.
31 Cf. BENEDETTO XVI, Esortazione apostolica post-sinodale «Sacramentum caritatis» (22/02/2007), nn. 17-18,
“Enchiridion Vaticanum” 24/123-124

28



Riflessione interna ad uso associativo

sacramento centrale dell’esperienza ecclesiale, quello che meglio di tutti realizza e annuncia la
comunione tra Dio e gli uomini e tra gli uomini stessi®2.

Da Tommaso in poi, in effetti, non c’e¢ dubbio che tutti i sacramenti siano ordinati
all’'Eucaristia che, a maggior ragione, ¢ il vertice del cammino di Iniziazione Cristiana.

Prima di scendere nella comprensione specifica di questo sacramento, pero,

ci introduciamo ad essa ponendo una piccola questione ermeneutica che,
come gravoso presupposto, ne ha influenzato notevolmente la nostra visione fino ad oggi.
Partiamo dai termini impiegati per designarlo: il Nuovo Testamento ci ha consegnato le
espressioni «frazione del pane» (cf. Lc 24,35; At 2,42-46 etc.) e «cena del Signore» (1Cor 11,20
etc.), mentre dalla grande tradizione ecclesiale successiva ci provengono soprattutto i
termini «eucaristia» o «rendimento di grazie», «sinassi», «messa», «sacrificio», «divina
liturgia».

Questa rassegna di termini mette in luce una verita fondamentale: I'Eucaristia, prima
ancora che essere una «cosa», una realta «statica», é un evento, un fatto «dinamico», come emerge
da tutti i termini sopra riportati.

All’'inizio del Concilio di Trento, nell’ormai lontano 1547, si decise di distinguere tra
I’Eucaristia come «sacramento» - realta «statica» - e 'Eucaristia come «sacrificio» - realta
«dinamica». Questa distinzione ha avuto tanti meriti, tra cui, in particolare, la fioritura del
culto eucaristico al di fuori della messa. Anche oggi tale culto € molto praticato: I’adorazione
eucaristica e le processioni eucaristiche sono frequenti e partecipate, e hanno il grande
merito di porre l'attenzione su questa discreta e reale presenza del Cristo sulla terra. La
teologia contemporanea, tuttavia, sottolinea da piu parti la necessita di ripartire da quella
idea originaria di «dinamicita» dell’Eucaristia, intesa come «celebrazione» eucaristica, prima
che come «sacramento» a sé stante. Non ci sarebbe il «sacramento» dell’eucaristia se non ci
fosse una «celebrazione eucaristica», cioe quel tempo, quello spazio, quella complessa
azione rituale in cui il pane e il vino diventano corpo e sangue di Cristo. Non si tratta di
perdere la grande ricchezza del culto eucaristico, ma di ricollocarlo nel suo intrinseco
legame con la celebrazione eucaristica, come suo «prolungamento» e «approfondimento».

Inoltriamoci nella comprensione del valore teologico di questo sacramento

a partire dallo spessore antropologico delle sue azioni rituali. Sara il rito - qui
ancora pitt complesso e ricco - il luogo in cui comprendere come avviene, in questo
sacramento piu che negli altri, il reale e vivo contatto tra Cristo, la Chiesa e il soggetto che
lo celebra.

«Materia» del sacramento dell’eucaristia sono il pane e il vino. Sembra persino superfluo
soffermarsi sullo spessore antropologico di questa scelta, che risale allo stesso Gestt durante
"ultima cena. Pane e vino sono degli alimenti comuni nei paesi mediterranei, alimenti base
di una dieta «ordinaria». Inoltre, non dovremmo nemmeno passare sotto silenzio, in questa
sede, il fatto che siano proprio degli alimenti: essi sono il sostentamento dell'uomo,
rappresentano cio che serve alla persona per mantenersi ordinariamente in vita, per poter
proseguire il suo cammino terreno e la sua fatica. Guardando ancor piu attentamente, poi,

32 GRILLO, Riti che educano..., cit., 75.

29



Bozza del documento — aprile 2018

possiamo notare che sono essi stessi frutto della fatica umana che, docile ai ritmi della
natura, ne ricava tale sostentamento vitale; in un certo senso, in questi elementi e significata
anche I’armonia tra I’'uomo e il resto della creazione.

Bastino questi pochi cenni per dire il ricco spessore antropologico della «materia» del
sacramento dell’eucaristia. Tale simbologia, poi, si arricchisce ancora di piu se allargata all’«atto»
dell'uomo connesso con questi elementi: il pasto. Esso, infatti, non e soltanto il luogo del
nutrimento. Ancor piti, in tutte le culture umane, il pasto e luogo di condivisione, di
scambio, di fraternita, di familiarita. Tutto questo trova senz’altro una conferma nella nostra
esperienza concreta: quale valore ha la fraternita, attorno a quei pochi alimenti necessari per
proseguire il cammino a volte impervio e faticoso delle nostre esperienze associative!

Tenendo presente questo fondamentale dato antropologico, occorre quindi
soffermarsi sul dato biblico, che opera un’importante ri-simbolizzazione
sacramentale degli elementi «umani» sopra accennati.

Come e noto, nell’Antico Testamento la presenza di Dio era legata al tempio, il
santuario posto in Gerusalemme, la dove Dio aveva preso dimora. Con la venuta di Gest
Cristo questo aspetto dell’ebraismo viene superato, ed & Gesu stesso ad annunciarlo alla
donna samaritana venuta al pozzo di Giacobbe a prendere dell’acqua (Gv 4,21-24). Il vero
santuario, conferma Gesu, ¢ d’ora in poi lui stesso, la sua la persona, o secondo un
linguaggio ancora ebraico, il suo corpo - nel sacramento, questo corpo sono l'ostia e il
sangue eucaristico (cf. Gv 2,21).

Per attuare questo passaggio Gesu attraverso la sua passione e la sua morte. I quattro
vangeli, ripercorrendo con precisione il rito ebraico della pasqua celebrato da Gesu,
affermano all’unisono che Gest, il Figlio di Dio e Dio lui stesso, viene celebrato come agnello
nel sacrifico pasquale della croce. In questo atto, confermato come giusto e quindi capace di
giustificare i peccatori, da Dio Padre, Gesu non celebra tanto la storica pasqua ebraica, ma
la rinnova, come vedremo, nelle sue fondamenta teologiche. Alla morte di Gesti come
agnello sacrificale per il peccato del mondo, segui la sua risurrezione il terzo giorno. Essa
va intesa come un riconoscimento da parte di Dio Padre che Gesu e stato obbediente fino
alla morte, e alla morte di croce (cf. Fil 2,8), cioé e stato fedele alla missione che gli era stata
assegnata. Per questo ebbe il merito di essere assunto in cielo alla destra del trono di Dio,
col potere di giudicare i vivi e i morti.

Nel sacramento eucaristico la teologia della pasqua € dunque centrale, anzi

ne chiarifica appieno il significato sacramentale. Il fondamento biblico pit
avvolgente e pressante dell’Eucarestia e la pasqua ebraica descritta in Es 12, ma essa va
completata coi passi evangelici paralleli (Mt 26,17-29; Mc 14,12-16.22 25; Lc 22,14-20). Un
teologo scrive che «le parole di Cristo che generano 1'Eucaristia cristiana [nell'ultima cena,
ndR] sono come le emergenze di tutta una struttura sotterranea dei vangeli, quella della
liturgia ebraica in cui sono inserite»33.

La pasqua ebraica non e percio la pasqua cristiana. La cena del Signore nella quale fu
istituita I'Eucarestia & stata rammentata fin dall’eta apostolica - ne parla san Paolo in 1Cor

33 L. BOUYER, Eucharestie. Théologie et spiritualité de la priére eucharestique, Desclée, Tournai 1966, 109.

30



Riflessione interna ad uso associativo

11,23-25 - nella forma di un’agape fraterna, celebrata nel suo nome e nel suo ricordo. Il clima
che animava il rito era quello della gioia: gioia per la salvezza ricevuta e gioia per I'essere
un corpo unico nella comunita dei credenti. Vi dominava la coscienza che Cristo era in quel
momento presente in mezzo a loro. Per questi motivi ben presto la celebrazione eucaristica
divenne il segno di appartenenza al cristianesimo, come dimostra 1'episodio dei discepoli
di Emmaus narrato da san Luca (Lc 24,13-35). I due discepoli riconobbero nel viaggiatore
che aveva fatto un pezzo di strada con loro, il Signore Gesti, proprio nel momento in cui
spiego la parola di Dio e spezzo il pane dopo averlo benedetto. Oggi diremmo che celebro
una «messa» in loro presenza, il che giustifica I'invocazione dei due: «resta con noi, perché
si fa sera» (Lc 24,29). Nonostante che la celebrazione eucaristica sia anzitutto la memoria
della morte di Gesti, quindi, essa ne celebra anche la resurrezione e la presenza in mezzo al
suo popolo per condurlo alla nuova Gerusalemme attraverso la pista/sentiero/strada della
nostra vita.

1l pane e il vino, il pasto in comune: i significati molteplici di questi elementi

antropologici, confluiti nel rito istituito dallo stesso Cristo nell’ultima cena e
passando soprattutto attraverso la mediazione veterotestamentaria della Haggadah giudaica, il
banchetto pasquale degli ebrei, ottengono nell’Eucaristia cristiana una ri-simbolizzazione teologica
che e veramente un unicum: pane e vino sono sacramento del corpo e sangue di Cristo, agnello della
nuova pasqua (cf. Es 12; 1Cor 5,7-8), nutrimento per il pellegrinaggio cristiano (cf. Es 16,14-18; Gv
6,48-55 etc.), sacrificio della nuova ed eterna alleanza (cf. Es 24,8; Mc 14,24 etc.), banchetto della
comunione piena con Dio (cf. Es 24,11; Lc 22,29-30 etc.), dimora di Dio fra gli uomini (cf. Ez 37,27;
Ap 21,3 etc.).

Con queste riflessioni siamo al «cuore» del rito dell’Eucaristia: facendo cio che ha
fatto Gest, la Chiesa prende, benedice e distribuisce il pane e il vino che, per I'autorevole
mandato del Redentore, diventano sacramentale presenza del suo corpo e del suo sangue.
Il rimando immediato e all’evento della passione di Cristo, come emerge soprattutto dalla
tradizione paolina: il gesto compiuto da Gesu nell'ultima cena preannunzia la sua morte
redentrice, cosi come la nostra celebrazione dell’Eucaristia ne perpetua e attualizza
I'efficacia salvifica. L’alimento donato al cristiano, sacramento della piena comunione con
Dio, & il corpo e il sangue di Cristo, offerti anche oggi per la salvezza dell'umanita. E la
certezza della redenzione operata da Cristo, il «contatto» con il suo amore oblativo, il
«motore» della vita cristiana, cibo spirituale che rende possibile il terreno pellegrinaggio del
credente. Quale ricchezza simbolica attraversa il sacramento dell’Eucaristia, rendendolo
percio necessario, eccezionale e, a tratti, quasi incomprensibile per noi che pure ogni
domenica o addirittura ogni giorno lo celebriamo!

31



Bozza del documento — aprile 2018

< .

Se questo e il «cuore pulsante» del sacramento dell’Eucaristia, poi, e

innegabile che ancor pitt complessa e ricca diviene la sua comprensione se
allarghiamo lo sguardo all’intera celebrazione eucaristica. Non e questa la sede per
dilungarsi in tale approfondimento, ma certo e che dalla piena comprensione e
partecipazione all'Eucaristia, soprattutto quella domenicale, passa molto della qualita della
nostra vita cristiana, come singoli e come comunita.

Lo suggerisce a piu riprese il Concilio, sia in riferimento alla liturgia in genere sia,
soprattutto in riferimento alla celebrazione eucaristia. A tal proposito, sembra utile riportare
uno dei passaggi piu significativi del testo conciliare:

Percio la Chiesa si preoccupa vivamente che i fedeli non assistano come estranei o muti
spettatori a questo mistero di fede, ma che, comprendendolo bene nei suoi riti e nelle sue
preghiere, partecipino all’azione sacra consapevolmente, piamente e attivamente; siano formati
dalla parola di Dio; si nutrano alla mensa del corpo del Signore; rendano grazie a Dio; offrendo
la vittima senza macchia, non soltanto per le mani del sacerdote, ma insieme con lui, imparino ad
offrire se stessi, e di giorno in giorno, per la mediazione di Cristo, siano perfezionati nell’unita
con Dio e tra di loro, di modo che Dio sia finalmente tutto in tutti34.

E, cosi, facile dedurre quale «impatto» abbia I'Eucaristia sulla vita del cristiano, nella

Chiesa: I'Eucaristia e sostegno, espressione e «forma» della vita del cristiano e della
comunita, «contatto» forte e reale tra Cristo, il credente e la Chiesa.

Tutta questa ricchezza teologica, che da sempre la grande tradizione

ecclesiale ha riconosciuto all’Eucaristia, fa di tale sacramento, come
dicevamo, il vertice dell’Iniziazione Cristiana. D’altra parte, & innegabile che, in molti casi,
la lunga e travagliata storia della riflessione teologica ha accentuato a tratti alcuni aspetti
piuttosto che altri, spesso trascurando lo spessore antropologico originario degli elementi e
del rito eucaristici.

345C 48.

32



Riflessione interna ad uso associativo

Cosi, soprattutto nel Medioevo, si e a volte sottolineata esclusivamente la dimensione
sacrificale dell’Eucaristia - qui vista come «celebrazione», realta «dinamica» -
comprendendo questo sacramento soprattutto come «ripresentazione» quasi
drammatizzata della passione di Gesu. Accanto a questo, la tradizione medievale, fino alle
soglie del Vaticano II, ha pure enfatizzato molto la presenza reale di Cristo nell’Eucaristia -
qui vista come «cosa», realta «statica» - soffermandosi sul modo in cui questa presenza
accade - si afferma, soprattutto con Tommaso, la categoria della transustanziazione - e
permane anche al di fuori della celebrazione, per un culto eucaristico sempre piu
indipendente.

Sul modo concreto di celebrare e adorare questo sacramento, poi, ci sarebbe

tanto da dire. La riforma liturgica del Concilio Vaticano II, come
accennavamo gia, ha avuto come perno la categoria di «partecipazione» che, nella prassi
ecclesiale fino al XX secolo, aveva spesso ceduto il passo ad una celebrazione eucaristica
spesso incomprensibile da parte dei fedeli e, quindi, poco «partecipata». In questo
complicato processo, i primordiali significati antropologici e rituali sono stati spesso
occultati da successive riletture e sovrastrutture. Queste, pur rivelando qualcosa di vero sul
significato di questo sacramento, ne hanno spesso «monopolizzato» la comprensione, che
cosi e diventata parziale e, in alcuni casi, distorta.

In tale contesto, per una pit1 autentica ricomprensione di questo sacramento

oggi, sembra utile ed emblematico guardare a due particolari relazioni. Esse
riguardano precisamente I’Eucaristia come punto di «contatto» tra Cristo, il credente e la
comunita ecclesiale.

La prima relazione che vogliamo considerare & quella tra [’Eucaristia e la Chiesa. Se
per i Padri dei primi secoli questo nesso era evidente, la tradizione successiva ha spesso
veicolato una concezione «privatistica» dell’Eucaristia - intesa peraltro come «vero» corpo
di Cristo, a differenza della Chiesa, genericamente designata come corpo «mistico». Oggi,
riscoprendo la dimensione antropologica del pasto, non possiamo non considerare il legame
vitale tra la Chiesa e 1'Eucaristia: la cena del Signore é il luogo in cui la comunita ecclesiale si
raduna, si manifesta, si realizza, come avviene negli altri pasti «umani».

La seconda relazione da cui ripartire & quella tra [’Eucaristia e la Penitenza. 1l
magistero, ancor oggi, raccomanda di accostarsi alla comunione eucaristica «in stato di
grazia», liberati dal peccato mortale con la penitenza sacramentale; questa, dopo Tommaso,
e condizione affinché la comunione eucaristica sia spiritualis manducatio, cioé produca il suo
effetto di grazia, I'unione del credente a Cristo con la fede e la carita. A partire da questa
pur valida intuizione, tuttavia, si & sempre piu sviluppata la concezione tipicamente
giansenista dell’Eucaristia come «premio per i perfetti», dimenticando che essa e anzitutto
cibus viatorum, «un generoso rimedio e un alimento per i deboli»3. Oggi, alla luce delle pitt
recenti acquisizioni magisteriali3 e recuperando il registro antropologico del pane e del vino,

sembra possibile e necessario rivedere anche questo rapporto.

3% FRANCESCO, Esortazione apostolica «Evangelii gaudium», n. 47.
36 Cf. A. GRILLO, Le cose nuove di «Amoris leetitia», Cittadella editrice, Assisi 2016, 61-68.

33



Bozza del documento — aprile 2018

Qual e, dunque, il significato teologico del sacramento dell’eucaristia
nell’Iniziazione Cristiana? Quale particolare e insostituibile «incontro» tra il
mistero e la vita esso esprime e realizza?

Alla luce di queste sintetiche riflessioni e a partire dal suo sfondo antropologico e rituale,
I"Eucaristia sembra comprensibile essenzialmente a partire dalle categorie antropologiche di alimento
e comunione: sacramento del corpo e sangue di Cristo, offerti per la nostra salvezza sulla croce,
I"Eucaristia e il cibo con cui il Signore sostiene il nostro pellegrinaggio verso la patria, facendo
scorrere nelle nostre vene la «logica» trasfigurante dell’offerta e del dono; al tempo stesso, I’ Eucaristia
e la mensa fraterna in cui il Cristo crocifisso, morto e risorto ci ammette alla comunione con Dio e
cementa in se stesso la comunione tra di noi, nel suo vero corpo che é la Chiesa.

Per una visione sintetica dei tre sacramenti dell’iniziazione

Abbiamo delineato a grandi linee i tratti tipici di ciascuno dei tre sacramenti

dell’Iniziazione Cristiana, visti nel loro intrinseco legame come espressione
poliedrica di un"unica immensa e inestimabile realta: I'«addentrarsi» del credente nella vita
di Cristo e della Chiesa. Possiamo concludere queste riflessioni riportando tre citazioni
sintetiche, a mo” di flash, coerenti con I'approccio qui proposto e impiegato.

La prima citazione é di Tertulliano, un autore del II-1II secolo, che descrive in questi
termini i tre sacramenti dell'Iniziazione Cristiana:

Viene lavata la carne, perché I'anima sia liberata da ogni macchia; viene unta la carne
perché I'anima sia consacrata; viene segnata la carne, perché anche I'anima sia rinvigorita; la
carne ¢ adombrata dall'imposizione delle mani, perché anche I’anima sia illuminata dallo Spirito;
la carne si pasce del corpo e del sangue di Cristo, perché anche I'anima si nutra abbondantemente
di Dio?".

La seconda citazione proviene, invece, dal grande Agostino, vissuto nel IV-V secolo:

Cosi anche voi prima siete stati come macinati con 'umiliazione del digiuno e col
sacramento dell’esorcismo. Poi c’e stato il battesimo e siete stati come impastati con 'acqua per
prendere la forma del pane. Ma ancora non si ha il pane se non c’e il fuoco. E che cosa esprime il
fuoco, cioé I'unzione dell’olio? Infatti 1'olio, che e alimento per il fuoco, & il segno sacramentale
dello Spirito Santo38.

Per ultima, la citazione di un noto teologo contemporaneo, che rilegge il legame tra i
tre sacramenti dell’'iniziazione con questa sintetica ed efficace espressione: «Nella Chiesa si
entra essendo lavati nel battesimo, profumati nella cresima, nutriti nell’eucaristia»°.

Ovviamente si tratta solo di proposte ermeneutiche, con i loro limiti e i loro
pregi. Tuttavia, proprio queste essenziali «pennellate teologiche», vetera et
nova, potrebbero essere per noi un buon punto di partenza per proporre una catechesi sul
senso profondo dei sacramenti dell'Iniziazione Cristiana nella vita di un giovane del XXI

37 TERTULLIANO, De resurrectione mortuorum, VIII, 3: CCL, 2, 931 [corsivo nostro].
38 AGOSTINO, Sermone 227, 1: NBA 32/1, 387 [corsivo nostro].
39 A. GRILLO, Riti che educano, Cittadella, Assisi 2012, 55 [corsivo nostro].

34



Riflessione interna ad uso associativo

secolo. Esse ci indicano senz’altro una strada, insegnandoci che non esiste alcun abisso tra
I’evento unico di Cristo e la nostra vita.

Quella che sembra un’incolmabile distanza storica e, per cosi dire, «ontologica», &
superata in modo straordinario nell’ordinarieta del rito. Questa verita, che e tale per tutte le
azioni rituali della Chiesa, & altrettanto valida per 1'Iniziazione Cristiana: in questo
complesso e affascinante itinerario, il mistero di Dio riempie e avvolge l'esistenza del
credente, realizzando quel primo e indimenticabile «contatto» tra Cristo, il credente e la

Chiesa, che é poi il senso e il fine di tutta la vita cristiana.

3. Il sacramento della Riconciliazione

35



Bozza del documento — aprile 2018

A margine delle nostre considerazioni sul cammino di Iniziazione Cristiana,

infine, sembra opportuno riservare un certo spazio alla trattazione di un
altro sacramento: la Riconciliazione. La teologia contemporanea tende oggi a parlare di
«quarto sacramento», con un’espressione che ha il merito di indicare due sue importanti
caratteristiche, rispetto al cammino iniziatico: prossimita e distanza. «Prossimita» poiché, in
quanto «quarto» sacramento, la riconciliazione & fra i restanti quattro quello
cronologicamente piu vicino, almeno nella prassi pastorale, ai sacramenti dell'Iniziazione
Cristiana. D’altra parte, l'aggettivo «quarto» esprime anche un’importante «distanza»: la
riconciliazione é il «quarto» sacramento poiché, pur sfiorando il cammino di iniziazione,
non fa tuttavia parte di quel primo «addentrarsi» del credente nel mistero di Cristo e della
Chiesa.

Questo dato, se confrontato con la piu diffusa prassi ecclesiale, potrebbe lasciarci
perplessi: in Italia, e non solo, la prima celebrazione del quarto sacramento di solito segue
il Battesimo e precede Eucaristia e Confermazione, collocandosi cosi al centro del cammino
iniziatico, tanto da dare I'impressione di esserne parte integrante o, addirittura, il «perno».

Tuttavia, anche in questo caso, il confronto con la teologia e la tradizione ci aiutano a
restituire il giusto posto ad ogni cosa. Se la variabile «pastorale», per cosi dire, ha fatto
propendere la comunita ecclesiale verso un’anticipazione di tale sacramento, le varianti
teologica e tradizionale sembrano condurci in un’altra direzione. Partiamo dalla tradizione
che, perlomeno nella Chiesa delle origini e fino al medioevo, lascia trasparire una
comprensione di questo sacramento molto diversa da quella attuale - su cui ci soffermeremo
ampiamente nelle prossime righe - che ne riserva la celebrazione in rare e precise circostanze
della vita di un cristiano adulto, che ha ormai concluso il cammino di iniziazione. Anche a
partire dai dati tradizionali, poi, la riflessione teologica e magisteriale ha offerto ed offre
tuttora numerose conferme in tal senso; esse, in fondo, esigono una ricollocazione anche
«temporale» di tale sacramento rispetto al cammino di Iniziazione Cristiana. Per tali ragioni,
qui appena accennate, sembra corretto parlare di «quarto sacramento».

In questa sede, tuttavia, &€ importante chiedersi per quali ragioni & avvenuto

tale «slittamento» nella prima celebrazione di questo sacramento. Anche
dietro a scelte «pastorali», in effetti, si cela sempre una precisa comprensione teologica del
sacramento. In effetti, ¢ cambiata molto, nella storia della Chiesa, la comprensione di questo
sacramento rispetto al mistero di Dio e all’esistenza cristiana. Cosi, di pari passo, piu volte
sono mutate le forme, gli spazi, i tempi in cui questo sacramento é stato celebrato.

Parallelamente, molti sono stati i nomi impiegati nel corso del tempo per riferirsi al
quarto sacramento, tutti portavoce di una sua particolare comprensione teologica. Si tratta
di aspetti tutti veri e tra loro complementari; questa verita, tuttavia, non ci esime dal cercare
di individuare oggi, tra tutti i nomi e le espressioni possibili, quello che meglio esprima il
suo significato autentico, in relazione alla sensibilita contemporanea.

Partiamo da una lunga ma sintetica citazione magisteriale, che ci aiuta a
comprendere quanta ricchezza teologica e sottesa al quarto sacramento,
celata dietro ad una rassegna dei tanti termini impiegati per indicarlo nella storia e ancora

oggi.

36



Riflessione interna ad uso associativo

E chiamato sacramento della conversione poiché realizza sacramentalmente I'appello di
Gesti alla conversione, il cammino di ritorno al Padre da cui ci si & allontanati con il peccato. E
chiamato sacramento della penitenza poiché consacra un cammino personale ed ecclesiale di
conversione, di pentimento e di soddisfazione del cristiano peccatore. E chiamato sacramento della
confessione poiché l'accusa, la confessione dei peccati davanti al sacerdote & un elemento

N

essenziale di questo sacramento. In un senso profondo esso € anche una “confessione”,
riconoscimento e lode della santita di Dio e della sua misericordia verso I'uomo peccatore. E
chiamato sacramento del perdono poiché, attraverso 1'assoluzione sacramentale del sacerdote, Dio
accorda al penitente “il perdono e la pace”. E chiamato sacramento della riconciliazione perché dona
al peccatore I'amore di Dio che riconcilia: “Lasciatevi riconciliare con Dio” (2Cor 5,20). Colui che
vive dell’amore misericordioso di Dio & pronto a rispondere all'invito del Signore: “Va’ prima a
riconciliarti con il tuo fratello” (Mt 5,24)40.

Per operare una scelta «terminologica» - che, ovviamente, non si limita al puro
aspetto linguistico - occorre, quindi, soffermarsi sul significato teologico del quarto
sacramento, cercando di far emergere la sua peculiarita e il suo significato autentico; come
per i sacramenti dell'iniziazione, faremo questo percorso partendo dalle evidenze del rito,
in cui il divino entra in contatto con I'umano e 'evento di grazia interseca 1'esistenza
dell’'uomo. Ci chiediamo, in definitiva: quale particolare contatto tra 'uomo, Dio e la Chiesa
avviene in questo sacramento?

La riforma dei riti, auspicata dal Vaticano II#1, negli anni postconciliari ha

avuto i suoi effetti anche sul quarto sacramento. L’attuale Rito della penitenza
- in vigore dal 1973 e approvato, nella sua versione italiana, nel 1974 - sembra porre 1’accento
sull’assoluzione che, non a caso, rimane 'unica sequenza rituale indispensabile per la valida
celebrazione di questo sacramento in pericolo di morte. Si tratta, in particolare, delle parole
pronunciate dal vescovo o dal presbitero, unici ministri di questo sacramento: «lo ti assolvo
dai tuoi peccati, nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo».

Questa formula rituale, nella celebrazione ordinaria del quarto sacramento, conclude

la pit lunga e ricca formula di assoluzione, che pertanto rappresentera il nostro punto di

partenza per una sua retta comprensione. La riportiamo qui per intero nella sua versione
italiana ufficiale:

Dio, Padre di misericordia, che ha riconciliato a sé il mondo nella morte e risurrezione

del suo Figlio, e ha effuso lo Spirito Santo per la remissione dei peccati, ti conceda, mediante il

ministero della Chiesa, il perdono e la pace. E io ti assolvo dai tuoi peccati nel nome del Padre e
del Figlio e dello Spirito Santo.

Queste parole, quasi al termine del rito della Penitenza, vengono pronunciate con le
mani - o almeno la destra - stese sul capo del penitente. Gesti e parole che, se confrontati con gli
altri sacramenti, ci riportano immediatamente alla realta della discesa dello Spirito paraclito,
Spirito di perdono e di pace, qui effuso in particolare per la remissione dei peccati.

40 CCC 1423-1424.
4 Cf. SC72.

37



Bozza del documento — aprile 2018

A livello puramente antropologico, il penitente e un uomo che, schiacciato da una

colpa commessa e di cui é sinceramente pentito e chiede perdono, viene riabilitato,
rialzato, rimesso nelle condizioni di ripartire. Il confronto con qualunque esperienza soltanto
«umana» in tal senso puo farci comprendere immediatamente cosa opera la grazia in questo
sacramento. Pensiamo alla nostra esperienza associativa: quante riconciliazioni sembrano a
volte necessarie per vivere i nostri itinerari scout... con se stessi, con gli altri, con la natura,
con Dio! Una mancata riconciliazione, in ogni caso, acuisce le tensioni, appesantisce il cuore,
indebolisce persino le forze fisiche, fino quasi ad impedire il cammino comune.

Questa realta umana della riconciliazione, quindi, viene intimamente illuminata
dall’esperienza di fede attestata dalla Scrittura. Tutta la rivelazione veterotestamentaria, in
fondo, & percorsa dal filo rosso della colpa e del perdono: da una parte il peccato di Israele,
in special modo l'idolatria, con tutte le sue conseguenze concrete nella vita personale e
comunitaria; dall’altra parte la misericordia del Dio eterno fedele, che getta dietro le spalle
i misfatti commessi e le infedelta subite, rinnovando pit e piu volte 'alleanza di amore con
il popolo che si e scelto.

Chi rinnova in modo definitivo tale alleanza, operando in se stesso la piena
riconciliazione tra Dio e 'uomo, & Gesu, mediante il mistero pasquale della sua morte e
risurrezione, come attesta la rivelazione neotestamentaria. In tal senso, i testi biblici proposti
nel rito della Penitenza, tratti sia dall’Antico che dal Nuovo Testamento, sono molto
significativi. Dall’Antico Testamento vengono Is 53,4-6, profezia del servo sofferente che
offre se stesso in espiazione dei peccati di tutti, insieme all'invito alla purificazione e al
cambiamento di Ez 11,19-20; dai Vangeli, 'invito al perdono e all’amore fraterno di Mt 6,14-
15 e Lc 6,31-38, I'invito alla conversione di Mc 1,14-15, la parabola della pecora smarrita di

38



Riflessione interna ad uso associativo

Lc 15,1-7, il mandato di rimettere i peccati in Gv 20,19-23; dagli altri testi del Nuovo
Testamento, infine, provengono i significativi passaggi sul senso del peccato, dell’amore di
Dio, della riconciliazione in Efesini, Colossesi, Romani e nella prima lettera di Giovanni.

La realta tutta umana della riconciliazione e del perdono, alla luce della

rivelazione biblica di cui sono intrisi le parole e i gesti rituali, subisce quindi
nella celebrazione della Riconciliazione una profonda ri-simbolizzazione sacramentale: nel
sacramento, la «fonte» da cui sgorga questo Spirito di perdono é Dio, «Padre di misericordia», che in
qualche modo qui rinnova quella riconciliazione universale realizzata definitivamente nel mistero
pasquale di Cristo.

La grazia del quarto sacramento & quindi opus Trinitatis, dono di grazia del Dio Padre
e Figlio e Spirito Santo; in continuita con i sacramenti dell’iniziazione, anche in questo caso,
per I'azione del Padre nello Spirito Santo, mediante il ministero ecclesiale, il cristiano & cosi
rimesso in contatto con Dio, immerso nuovamente nel mistero di morte e risurrezione di
Cristo. In questo senso e corretto parlare di sacramento del «perdono»: la grazia divina cancella
i peccati, manifestando la mano tesa di Dio verso il cristiano che vuole tornare a lui.

Ecco, quindi, il legame del quarto sacramento con l'iniziazione: se Battesimo-
Confermazione-Eucaristia rappresentano i tre «aspetti» del primo contatto tra Cristo, il
credente e la Chiesa, la riconciliazione recupera tale prima «immersione» del credente in
Dio, rinnova questo indimenticabile contatto, vivifica la grazia del primo rigenerante
incontro.

Ovviamente, un incontro esige che ci siano due parti in causa: se cio che

abbiamo affermato sul perdono vale ex parte Dei, € anche importante che ci
siano ex parte subiecti, cioe da parte del penitente, le disposizioni e gli atti necessari perché
cid avvenga. E cio che la teologia tradizionale chiama «atti del penitente» e che costituisce
la «materia» del quarto sacramento. Senza perdere di vista il modello antropologico,
potremmo affermare che occorre la piena disposizione da parte del cristiano a vivere questo
incontro, a rinnovare nel sacramento tale alleanza con Cristo e la Chiesa. Per queste ragioni,
quindi, la teologia contemporanea preferisce parlare di sacramento della «riconciliazione»,
intesa come rinnovato «incontro»#? tra il cristiano, Cristo e la Chiesa.

Ramos-Regidor ritiene questa prospettiva pitt valida rispetto al modello giudiziale, al
quale non riescono a dare maggiore plausibilita neppure i tentativi di rileggere in chiave biblica
il tema del giudizio e I'indole giudiziale del sacramento della penitenza. Il dato biblico e storico
mette in evidenza piuttosto il riferimento all’evento pasquale come fonte della remissione dei
peccati e il convergere nella celebrazione ecclesiale del duplice movimento della conversione del
peccatore e della sua riconciliazione con Dio e con la Chiesa®.

Il riferimento di questo teologo e al modello del «giudizio», a cui pit1 volte la teologia,
soprattutto quella scolastica e tridentina, ha fatto ricorso per spiegare il senso del quarto
sacramento. Tale scelta ha condizionato fino ad oggi la sua comprensione, esplicitandosi in
una prassi spesso molto «severa» della sua celebrazione - o «amministrazione», come si
usava dire fino a qualche decennio fa. L’assoluzione era cosi vista come un atto giudiziale,

42 Cf. E. SCHILLEBEECKX, Cristo sacramento dell incontro con Dio, Paoline, Roma 1962.
$ M. NARDELLO (ed.), La Riconciliazione e il suo Sacramento, ATI, Roma 2015, in
http:/ /www.teologia.it/index.php/pubblicazioni/libri-digitali, 35.

39



Bozza del documento — aprile 2018

il cui il sacerdote incarnava la persona del giudice, prefigurando in qualche modo la realta
temuta e incontrovertibile del giudizio escatologico universale.

Molto pitt importanti erano poi, come in un tribunale, i cosiddetti «atti del penitente»:
la contrizione per il peccato commesso, a cui fa seguito la confessione o accusa dei peccati e
la soddisfazione imposta dal confessore; quest’ultima, in particolare, sarebbe assimilabile
alla pena inflitta al colpevole per espiare la sua colpa. Sarebbero questi i tratti salienti del
sacramento della «confessione».

Molti teologi e pastori, oggi, vedono proprio nell’esasperazione di questo modello
giudiziale il motivo della crisi del sacramento della riconciliazione, che avrebbe impedito o
perlomeno reso difficile per molti ’accesso a questo nuovo incontro tra Dio e I'uomo. Con
Grillo, tuttavia, possiamo affermare che

il processo rituale non € anzitutto un processo giudiziario, bensi I'incontro di una parola

di perdono - che Dio pronuncia per bocca del suo ministro - con la risposta invisibile (pentimento)
e visibile (confessione e penitenza) dell'uomo#.

Questo «incontro» € ci0 che potremmo quindi definire con il nome di
«riconciliazione», termine che ci permette di tenere in debita considerazione anche la
mediazione ecclesiale. Si tratta di un aspetto importante, se consideriamo anche il fatto che per
molti secoli nella storia della Chiesa questo sacramento non veniva celebrato in forma
individuale, uso che invece e invalso nella prassi a partire dal medioevo, fino a diventare
praticamente esclusivo. Il cristiano, in realta, € incorporato a Cristo e alla chiesa in virtu del
percorso d’iniziazione, per cui in riferimento alla vita cristiana in tutti i suoi aspetti bisogna
sempre considerare questa duplice prospettiva personale e comunitaria.

Un’altra questione importante si pone, infine, se guardiamo agli altri nomi

con cui questo sacramento viene comunemente designato: sacramento della
«conversione» e sacramento della «penitenza». Seppur nella diversita terminologica, la realta
sottesa a queste espressioni sembra essere assimilabile: la penitenza, in fondo, non e altro
che quella purificazione necessaria affinché il cammino di conversione si realizzi.

Queste nozioni sono senz’altro applicabili al quarto sacramento, ma ci introducono
anche in una questione pit complessa: il rapporto tra questo sacramento e 1'Iniziazione
Cristiana. In effetti, stando alle testimonianze bibliche e patristiche, € ai sacramenti del
Battesimo e dell’Eucaristia che la Chiesa ha da sempre riconosciuto il «potere» di rimettere
i peccati. Su questo aspetto ci siamo gia soffermati nella riflessione sui sacramenti
dell'iniziazione. Tutto il cammino iniziatico ha un sapore di penitenza e conversione,
dimensioni che accompagnano il battezzato sino alla fine della vita, pur senza farlo cadere
in una visione pessimistica dell’esistenza cristiana.

In questa sede, pero, ci chiediamo quale sia a questo punto la peculiarita del quarto
sacramento rispetto agli altri due appena citati. A ben vedere,

la vita cristiana e dunque segnata da questi due grandi sacramenti, Battesimo ed
Eucaristia, che celebrano il “lasciarsi riconciliare” dell'uomo con Dio da parte di Dio. [...] Se perd
il cristiano cade nel peccato grave, mette cioé a rischio la sua appartenenza al corpo di Cristo che
e la Chiesa, [...] allora il Battesimo e I'Eucaristia conoscono una grave crisi. A tale crisi rimedia
un altro sacramento, il sacramento della Penitenza, che ha lo scopo di realizzare la “pace con Dio”

44 GRILLO, Riti che educano..., cit., 95.

40



Riflessione interna ad uso associativo

attraverso la “pace con la Chiesa”, riabilitando il soggetto cristiano all’esercizio del proprio
battesimo nella comunione eucaristica®.

Ecco delineato, in poche battute, il legame teologico del quarto sacramento con il
percorso di Iniziazione Cristiana e, al tempo stesso, la sua peculiarita. A partire da questa
citazione, potremmo addirittura rovesciare il rapporto tra sacramenti dell’iniziazione e
quarto sacramento, rispetto a come viene comunemente inteso. Come gia accennavamo
all’inizio, infatti, dalla pit diffusa prassi pastorale contemporanea traspare quasi una sorta
di «propedeuticita» della riconciliazione rispetto alla Cresima e all’Eucaristia. In realta, a
ben vedere, sembrerebbe piu corretto affermare il contrario. Infatti, se I'iniziazione e la
«forma» di tutta la vita cristiana, intrisa di penitenza e riconciliazione, potremmo dire che
costituisce essa stessa una sorta di «preparazione» a quella celebrazione «solenne» della
riconciliazione con Dio e della sua misericordia che & il quarto sacramento. E quindi vivendo
un autentico percorso di iniziazione, cioe di graduale «ingresso» nella Chiesa e in Dio, che
ci si prepara a vivere e celebrare in modo «straordinario» il sacramento della
Riconciliazione. Solo in una vita cristiana costantemente «informata» e plasmata dai
sacramenti dell’iniziazione, che si esprime poi in una sempre pitt profonda e sentita confessio
fidei, si puo avvertire, sub contrario, la propria distanza da Dio e dalla comunita ecclesiale,
da cui scaturisce quella confessione della colpa richiesta per la celebrazione del quarto
sacramento. La stessa qualifica di «quarto sacramento», impiegata oggi dai teologi per
indicare la riconciliazione, risulta in tal senso davvero efficace ed eloquente.

Ferme restando queste importanti acquisizioni, quindi, la teologia oggi

riflette su quali siano le conseguenze «pratiche» di tutto cio rispetto alla
celebrazione oggi di questo sacramento. Quel che é certo, in ogni caso, € che appare riduttivo
e fuorviante considerare la celebrazione del quarto sacramento solo come ordinario
«lasciapassare» per ’accesso alla comunione eucaristica.

Il quarto sacramento ha wuna sua particolare dignita, ben espressa dalla
«straordinarieta» - che non significa sic et simpliciter «rarita» - della sua celebrazione rituale.
Tutto cio esige perlomeno che sia celebrato con cura, negli spazi, nei tempi e nelle modalita
suoi propri, evitando ogni superficialita o sciatteria e ogni indebita sovrapposizione, sia
teorica che pratica, con la celebrazione di altri sacramenti.

Cosi afferma papa Francesco indicendo il Giubileo straordinario della Misericordia:

Tante persone si stanno riavvicinando al sacramento della Riconciliazione e tra questi
molti giovani, che in tale esperienza ritrovano spesso il cammino per ritornare al Signore, per
vivere un momento di intensa preghiera e riscoprire il senso della propria vita. Poniamo di nuovo
al centro con convinzione il sacramento della Riconciliazione, perché permette di toccare con
mano la grandezza della misericordia®.

Cio che stiamo vivendo a livello ecclesiale, stando alle parole del papa, ci provoca a
riscoprire il significato autentico del quarto sacramento, alla luce della riflessione qui
brevemente tracciata e degli altri testi magisteriali che ampiamente ne parlano; la sua
celebrazione potra cosi diventare realmente 1’occasione per vivere quel nuovo e

45 [bidem, 92-93.
46 FRANCESCO, Misericordiae vultus 17.

41



Bozza del documento — aprile 2018

«straordinario» contatto tra il credente, Cristo e la Chiesa che nel sacramento della
riconciliazione & simbolizzato e realizzato.

Il cammino iniziatico, «forma» fondamentale dell’esistenza cristiana, non potra che
uscirne rinnovato e rilanciato, per una vita sempre piti impregnata del mistero di Dio,
all’interno della comunita ecclesiale.

INIZIAZIONE CRISTIANA E SCAUTISMO

Il capitolo precedente ci ha fatto cogliere efficacemente che la fede e la vita

cristiana hanno una dimensione iniziatica. A noi preme sottolinearlo in
questo luogo perché in tal modo viene mirabilmente messa in luce la profonda affinita che
lega il cammino di maturazione della fede e la proposta educativa dello scautismo: entrambi
prevedono un itinerario di iniziazione.

472



Riflessione interna ad uso associativo

Questa scoperta si rivela preziosa perché sembra suggerirci che lo scautismo stesso,
se vissuto autenticamente, & e rappresenta “un cammino educativo alla fede matura”
(suonava, infatti, cosi il titolo del terzo capitolo del Progetto Unitario di Catechesi [PUC] del
198347, che non ha perso la sua attualita!). Sono parole che riecheggiano quanto Giovanni
Paolo II ebbe a dire ai rover e alle scolte alla Route dei Piani di Pezza nel 1986: «Vi auguro
che questa splendida metodologia dello scautismo vi aiuti ad essere pilt pienamente
cristiani»48.

E vero che - come ci & stato ricordato nelle pagine precedenti - non si deve

correre il rischio di «confondere I'impianto iniziatico della proposta scout
con I'Iniziazione Cristiana, come pure confondere quest'ultima col primo» (n. 22). Ma pur
nella distinzione dei due impianti, che non deve trasformarsi in separazione, non si deve
mai dimenticare la feconda integrazione che € sempre necessario coltivare tra 'uno e I'altro
perché lo scoutismo brilli di tutta la sua efficacia e la fede cristiana sia realmente incarnata
nelle pieghe della storia.

Compito di queste pagine, quindi, dopo una rapida ripresa di quanto gia nelle pagine
del Progetto Unitario di Catechesi I’ AGESCI ha sottolineato al riguardo del rapporto tra
Iniziazione Cristiana e scautismo, sara quello di offrire qualche semplice nota per
apprezzare e valorizzare sempre pitt 'impianto iniziatico dello scautismo.

Senza la pretesa di soffermarsi a ripercorrere tutta la ricchezza del metodo, sara
sufficiente qualche rapido cenno per evocare alla mente e al cuore dei capi la forza che lo
scoutismo ha nell’iniziare alla vita. Lo abbiamo sperimentato innumerevoli volte, sia nei
nostri vissuti personali sia nella contemplazione ammirata di cio che accadeva e accade e
accadra nella vita dei bambini, dei ragazzi e dei giovani affidati alle nostre cure educative.

1. Uno sguardo al PUC

La strada che stiamo cercando di tracciare nelle pagine di questo documento

aveva gia guidato i pensieri e la penna di chi, 35 anni fa, ha elaborato quel
preziosissimo strumento che é il Progetto Unitario di Catechesi, un testo importantissimo nella
storia dell’ AGESCI, non solo come traccia di cid che nel passato si e realizzato, ma come
scrigno prezioso dal quale attingere ancora indicazioni preziosissime per la nostra proposta
educativa.

47 Progetto Unitario di Catechesi. Dalla promessa alla partenza (d’ora in poi si scrivera solo PUC), p. 77. L’edizione
del PUC che si cita in queste pagine & quella del 2005, nella quale & stata aggiunta una postfazione a cura di
Jean Paul Lieggi (pp. 265-275) per mettere in evidenza il profondo legame tra il PUC e il Sentiero Fede,
pubblicato nel 1997, pur nella novita di alcune scelte compiute con questo secondo documento, ulteriore tappa
miliare nella consapevolezza e nella progettazione dell’educazione alla fede in AGESCI. Inoltre la postfazione
da’ conto di tre note pastorali della Chiesa Italiana dedicate al tema dell’Iniziazione Cristiana, negli anni 1997,
1999 e 2003. Considerando lo scopo di questo documento, si raccomanda vivamente la lettura della
postfazione, ed in particolare delle ultime pagine dedicate alle note pastorali del Consiglio Permanente della
CEL

48 Discorso di Giovanni Paolo II ai rover e alle scolte dell’AGESCI, Piani di Pezza (AQ), 9 agosto 1986

43



Bozza del documento — aprile 2018

Presentando il Sentiero Fede, nel 1997, i Presidenti del Comitato Centrale e 1’ Assistente
Ecclesiastico nazionale scrivevano che con il Progetto Unitario di Catechesi «la Comunita capi
veniva chiamata alla responsabilita dell’iniziazione cristiana dei ragazzi e dei giovani,
mentre tutta 1"’Associazione, in ciascuna delle sue branche, riceveva un forte impulso a
crescere nell’ascolto della Parola, nell’esercizio del sacerdozio battesimale e nella
edificazione del Regno di Dio» (pp. 7-8).

Sentendo ancor piu forte oggi, per il mandato che la Chiesa ci affida e per il

contributo che si attende dalla nostra Associazione, questa “chiamata alla
responsabilita dell’iniziazione cristiana”, & urgente tornare a riappropriarsi, in qualche
modo, del Progetto Unitario di Catechesi e delle scelte che lo hanno segnato. E vero che sono
passati tanti anni dalla sua consegna all’Associazione (1983) e, quindi, ovviamente, porta
con sé qualcosa di “vecchio”. Ma é pur vero che merita di essere ripreso tra le mani e di
essere letto e studiato dai capi perché offre ancora la conoscenza di alcuni contenuti e
I'indicazione di alcune attenzioni concrete che sono sempre “nuove”, sia nello scautismo

che nella comunita cristiana.

44



Riflessione interna ad uso associativo

Del resto, anche Gesu - se non e irrispettoso accostare a quanto detto un’illuminante
parola del Maestro - ci ha insegnato che «ogni scriba, divenuto discepolo del Regno dei cieli,
e simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose antiche» (Mt 13,52).

L’articolazione dei capitoli del PUC

Da “padroni di casa” del PUC, quindi, ritengo che sia utile ricordare la

suddivisione dei contenuti di quel testo. Dopo un capitolo introduttivo in
cui si presentavano obiettivi, metodo e destinatari del documento (il cap. 1), seguivano due
capitoli che erano intitolati - rispettivamente - “Iniziazione cristiana: la proposta della
Chiesa” (il cap. 2) e “Lo Scautismo: un cammino educativo alla fede matura” (il cap. 3)%.

Non sara difficile riconoscere nella struttura del PUC, la stessa struttura che anima il
presente documento. Infatti, il secondo capitolo é stato dedicato a presentare “1'Iniziazione
cristiana e i suoi sacramenti”, mentre ora il presente capitolo vuole soffermarsi a presentare
lo scautismo e, in particolare, la sua dimensione iniziatica.

Ma prima di addentrarci in questa presentazione, € importante riprendere
velocemente qualche passaggio dei due capitoli del PUC sopra richiamati.

In particolare, nella premessa del secondo capitolo dedicato a presentare l'iniziazione
cristiana si legge:

La prospettiva nella quale la Chiesa si pone & quella dell'Iniziazione Cristiana. La
Chiesa, ciog, offre un insieme di conoscenze, esperienze, attivita per «iniziare» ossia per
introdurre all’esperienza della fede e della prassi ecclesiale. L'iniziazione e in altri termini
«un cammino di fede e di conversione con lui 'uomo, mosso dall’annuncio della buona
novella, viene gradualmente introdotto nel mistero di Cristo e della Chiesa»
(Evangelizzazione e Sacramenti, n. 84). [...]

E chiaro che il termine «iniziazione» mentre significa e sottolinea la parte
dell’'uomo che si avvicina a Dio, non vuole oscurare la iniziativa stessa di Dio: 'uomo si
trova sempre di fronte al dono di Dio gratuito e inaspettato, e ha soltanto da capirlo, da
accoglierlo e da rispondervi secondo una sua scelta motivata.

Tutto cio che si dice in questo capitolo & la ricerca dei mezzi migliori e delle
condizioni necessarie per accorgersi del dono di Dio, per comprenderlo e vederlo come
utile e rispondente alle pil1 vere attese dell'uomo, e quindi per decidersi ed accettarlo
completamente.

L"AGESCI, attenta a quanto matura nella Chiesa, elabora il suo Progetto Unitario
di Catechesi in questa prospettiva di Iniziazione Cristiana, tenendo conto sia del cammino
educativo dei suoi membri sia della realta concreta culturale e religiosa in cui opera.
L’AGESCI intende aiutare i ragazzi e i giovani ad accorgersi del meraviglioso dono di Dio
e a comprenderlo come la pit1 esaustiva avventura che viene loro offerta.>

49 | superfluo precisare che si raccomanda vivamente la lettura di questi due capitoli e dei preziosissimi 7
allegati (dall’allegato A all’allegato G) che arricchiscono il capitolo 2 (cf. le pp. 60-75) e che trattano,
rispettivamente, di: A) Il termine «iniziazione»: origine e significato; B) Che cosa ¢ il «Rito di Iniziazione
Cristiana degli Adulti» (RICA); C) Il contenuto essenziale della catechesi; D) La Bibbia nell'iniziazione
cristiana; E) La celebrazione cristiana; F) Prassi cristiana e formazione morale; G) La missione profetica,
sacerdotale e regale del cristiano.

50 PUC, nn. 27-28, pp. 49-50. Qui sono citate solo alcune frasi della “premessa”. Nelle pagine successive del
PUC si descrive molto bene cos’e I'iniziazione e, soprattutto, qual ¢ “la pedagogia dell’iniziazione” (pp. 52-
57). Cogliere il cuore e lo spirito di questa pedagogia e essenziale, non solo per chi deve proporre itinerari

45



Bozza del documento — aprile 2018

E in forza di questa volonta che le pagine del PUC dichiarano con ferma convinzione
una delle scelte dei capi e degli assistenti ecclesiastici dell’Associazione: «L”AGESCI si
impegna per un itinerario di iniziazione cristiana lungo tutto ’arco dell’eta evolutiva dalla
Promessa del bambino alla Partenza del giovane» (p. 58). Ed e questa scelta che oggi viene
rinnovata con rinnovata consapevolezza.

Una prima indicazione concreta

Dalla lettura di queste prime pagine del PUC scaturisce una prima
indicazione concreta per quei gruppi a cui e affidato il compito di iniziare
alla vita cristiana i fanciulli e i ragazzi.

La prima domanda che, infatti, i capi si pongono é la seguente: che cosa dobbiamo
fare ora? Cosa ci viene chiesto per ideare, progettare, offrire e verificare specifici itinerari di
iniziazione cristiana ai nostri ragazzi?

Basta rileggere il testo del PUC or ora citato per rispondere con facilita a questa
domanda: non si deve fare nient’altro, se non cio che ogni Comunita capi e ogni staff
dovrebbe fare in ogni Gruppo scout per rispondere fedelmente al mandato di educare alla
fede i lupetti e le coccinelle, gli esploratori e le guide, i novizi e le novizie, i rover e le scolte!
Non si deve far altro, se non quello che tutti i Gruppi scout sempre dovrebbero fare!

Perché? Perché lo scautismo, se vissuto bene, & una meravigliosa avventura,
uno dei mezzi migliori che abbiamo a disposizione, per aiutare i ragazzi ad
accorgersi del dono di Dio!

Perché lo scautismo e uno “spazio” di vita e di gioco nel quale i ragazzi possono
imparare a conoscere il dono di Dio (cf. Gv 4,) e a scoprirlo come cio che di piu “utile” esista
per rispondere alle vere attese dell'uomo e della donna di oggi e di ogni tempo.

Perché lo scouting, con le tappe che lo caratterizza (osservare-dedurre-agire),
consente ai ragazzi di sperimentare la bellezza del Vangelo conducendoli a maturare
liberamente e responsabilmente, in prima persona, la scelta di decidersi per Gesu e di
accettare completamente la sua proposta di vita.

Quindi, per realizzare itinerari specifici di Iniziazione Cristiana non
dobbiamo fare nient’altro, se non ci6 che comunque e sempre, da bravi
scout, dovremmo fare nella proposta educativa che caratterizza la nostra Associazione.

Ci si rende conto che questa pud sembrare una risposta che “gioca al ribasso”. In
realta non lo ¢, in quanto non vuol essere altro che un invito a prendere coscienza dell’“alto”
compito al quale ci chiama la vocazione a vivere la sfida educativa nella sua globalita,
secondo i principi del Patto Associativo, e a rispondervi con competenza.

Quella della “competenza” & una parola che ci & cara. Quanto facciamo per acquisirla
e coltivarla nel nostro servizio di educatori di quella fede che deve animare sempre la vita
scout?

specifici di Iniziazione Cristiana, ma anche per chi desidera che sempre piti la pedogogia scout scopra e incarni
la fecondita del Vangelo.

46



Riflessione interna ad uso associativo

La triplice dimensione delle “attivita ecclesiali”: profetica, sacerdotale e regale

E questo il titolo di uno dei paragrafi del PUC all'interno di quella parte del
secondo capitolo dedicata a presentare “la pedagogia dell'iniziazione”.

Innanzitutto il PUC ricorda che «la realtad a cui tende l'Iniziazione Cristiana -
introdurre 'uomo nel mistero di Dio che si rivela e si dona in Gesu Cristo nell’azione dello
Spirito Santo presente nella Chiesa - e al di la dei nostri normali mezzi di percezione e di
esperienza, & un misterioso dono di Dio. La Chiesa, percio, vuole familiarizzare il cristiano
con delle modalita che mediano il dono di Dio. Fin dall’inizio, la Chiesa ha istituzionalizzato
I'Iniziazione Cristiana con dei gesti precisi, anzi ha costruito la sua stessa vita su questo
compito fondamentale» (p. 54).

La mediazione della Chiesa si & cosi articolata in “attivita ecclesiali”, cioe in «modi
concreti ed abituali con i quali la Chiesa manifesta di essere consapevole della iniziativa di
Dio e di volervi corrispondere» (p. 55). E, come ci ricorda il titolo di questo paragrafo, tali
attivita conoscono una triplice dimensione, che tra un attimo illustreremo.

In tal modo ci sono offerti altri contenuti del PUC di cui ci si deve

riappropriare, e ci si riferisce a quelli che in Associazione abbiamo imparato
a chiamare, familiarmente, le “triplette”. Sono la precisazione delle diverse dimensioni che
devono animare la catechesi e sono presentati diffusamente nel quarto capitolo del Progetto,
quello che porta il titolo “Per una catechesi inserita nella vita”.

Alcune di queste “triplette” fanno ormai parte del patrimonio condiviso
dell’ Associazione e i capi le conoscono bene, forse non immaginando pero che la loro
presentazione puntuale stia proprio nelle pagine del PUC. Penso, in modo particolare, alla
“tripletta” esperienza-simbolo-concetto.

Altre sono, forse, meno conosciute, ma meriterebbero un attento processo di
riappropriazione per la fecondita che possono ancora oggi donare alla nostra azione
educativa.

Una di queste & proprio quella offerta nella presentazione della triplice
dimensione delle attivita ecclesiali. La “tripletta” in questione e relativa alla
dimensione profetica, sacerdotale e regale.

Il PUC, introducendola, dice di voler ora indicare «le attivita che caratterizzano una
comunita ecclesiale e con le quali & necessario familiarizzare ogni cristiano da iniziare» (p.
55). E queste attivita sono per I'appunto:

- per la dimensione “profetica”: «la proclamazione e 1’ascolto della Parola di Dio,
soprattutto con la lettura-interpretazione-attualizzazione della Bibbia, fatte in un
contesto orante e in rapporto alle attuali situazioni, in dialogo con Dio che
attualmente parla» (p. 55);

- per la dimensione “sacerdotale”: «la celebrazione liturgica, che nell’assemblea
esprime ritualmente (simbolicamente e sacramentalmente) 1'azione di Dio per
Cristo nello Spirito Santo. Nello stesso tempo offre segni e modi concreti per

47



Bozza del documento — aprile 2018

manifestare la corrispondenza comunitaria e personale. Le celebrazioni che
segnano il progresso della crescita cristiana e che conferiscono un senso cristiano
ai vari momenti della vita, hanno il loro apice nell’eucaristia. Celebrandola ogni
domenica e festa, la comunita ecclesiale lungo 1’anno liturgico rivive tutto il
mistero di Cristo» (p. 55);

- per la dimensione “regale”: «la progettazione e attuazione di forme di vita e di
modelli di comportamenti, per tradurre la Parola di Dio e la salvezza da lui
donata e celebrata nell’assemblea, nella pratica concreta sia dei singoli fedeli che
della comunita. Per prassi cristiana si intende la sequela di Gestu Cristo nelle
concrete situazioni storiche. [...] In queste attivita concrete la comunita ecclesiale
da testimonianza del dono divino, vivendo in servizio al mondo e svolgendo la
missione affidatale dal Signore. Perché questa prassi cristiana sia fedele ai doni
di Dio e rispondente alle situazioni, la comunita ecclesiale ha momenti e luoghi
di verifica, correzione, stimoli, conversione e riconciliazione» (pp. 55-56)31.

A partire da questa triplice dimensione delle attivita ecclesiali, il PUC precisa:

Ogni programma di Iniziazione Cristiana percio tende a favorire esperienze e a
fornire strumenti perché i credenti siano resi:

- capaci di prendere parte all’ascolto-interpretazione-attualizzazione della parola di
Dio. Cio esige una conoscenza viva e critica del messaggio evangelico, una
«istruzione» che dia le linee principali del dato rivelato, un esercizio di lettura e di
riflessione personale e comunitaria della parola di Dio;

- capaci di inserirsi in una celebrazione liturgica leggendo dentro i segni rituali il
mistero celebrato e partecipandovi con un apporto personale. Cio esige una
educazione al simbolismo in generale come capacita di vedere, al di la delle cose, il
loro senso piu profondo e spirituale e, pit1 in particolare, al simbolismo cristiano e
alla liturgia. E educazione alla partecipazione corale alla vita della Chiesa che con il
suo linguaggio ci fa passare dal visibile all'invisibile:

- capaci di discernere nella vita concreta cid che conviene fare per essere fedeli al
Vangelo e darne testimonianza. Cio esige un’abitudine all’«obbedienza» intesa
come coerenza con quanto si afferma teoricamente e anche come adesione a quanto
viene proposto nella comunita, una capacita di auto-dominio e di liberta nello
scegliere secondo coscienza e non seguendo abitudini e tradizioni comuni.>?

Una seconda indicazione concreta

Torniamo allora alla domanda che abbiamo posto al centro della prima

indicazione concreta: che cosa dobbiamo fare ora? Cosa ci viene chiesto per
ideare, progettare, offrire e verificare specifici itinerari di Iniziazione Cristiana ai nostri
ragazzi?

La risposta si arricchisce ora di un nuovo elemento: progettare itinerari specifici di
Iniziazione Cristiana significa offrire ai ragazzi esperienze, da condividere con loro, che
siano occasioni feconde di incontro e confronto con la Bibbia, nell’apertura alla narrazione
di quelle esperienze di vita che si fanno terreno fecondo del seme della Parola; che siano
momenti di celebrazione e di preghiera, che contribuiscano a mettere i nostri passi sui
sentieri di quel meraviglioso itinerario di fede che e rappresentato dall’anno liturgico; che

51 Una presentazione pitt puntuale della missione profetica, sacerdotale e regale del cristiano e offerta
nell’allegato G, alle pp. 73-75 del PUC.
52 PUC, pp. 56-57.

48



Riflessione interna ad uso associativo

siamo luoghi di discernimento e di verifica per stimolare in ciascuno la realizzazione
concreta di forme di vita fedeli al Vangelo.

Ma ovviamente, per rendere possibile tutto cio, come ci ha magistralmente ricordato
il PUC, e necessario che si corrisponda alle “esigenze” che tali itinerari richiedono e che
sono state chiaramente enunciate nella citazione riportata a conclusione del precedente
paragrafo: esigenze di conoscenza viva del messaggio del Vangelo, esigenze di educazione
al simbolismo, esigenze di abitudine all’obbedienza.

Ancora una volta quindi, come nella prima indicazione concreta, la risposta potrebbe
essere: non dobbiamo fare nient’altro, se non quello che siamo chiamati a fare ogni volta
che desideriamo proporre uno scautismo autentico. Perché non e forse vero che é nelle
corde dello scautismo I'educazione al simbolismo e I'abitudine all’'obbedienza della legge,
quella legge che promettiamo, con I’aiuto di Dio e sul nostro onore, di fare del nostro meglio
nell’osservarla?

Il triplice livello di significato del “linguaggio”: umano, religioso, cristiano

Un’altra “tripletta” che forse oggi € caduta nel dimenticatoio e di cui ci si
deve riappropriare & quella che riprende i tre significati di ogni esperienza,
di ogni simbolo e di ogni linguaggio: il significato umano, quello religioso e quello cristiano.

Non sara passato inosservato all’attento lettore di queste pagine che il primo capitolo,
quello dedicato a illustrare il senso dell’esperienza umana e cristiana, si € concluso proprio
con il riferimento alla “tripletta” umano-religioso-cristiano (cf. n. 21) e che tutta
I'approfondita analisi dei sacramenti dell’Iniziazione Cristiana e del sacramento della
Riconciliazione offerta nel secondo capitolo ha “letto” i gesti, gli elementi e le parole che
costituiscono i sacramenti scoprendone innanzitutto il loro significato umano, per passare
poi a quello religioso e, infine, a quello informato dalla parola e dai gesti di Gesu Cristo.

I percorso compiuto con i primi due capitoli, quindi, ha gia offerto gli elementi utili
a cogliere il senso e la fecondita dell’attenzione a questo triplice livello di significati. Si
ritiene utile, tuttavia, offrire qualche indicazione sintetica per appropriarsi della valenza di
questi tre significati e della loro portata educativa, attingendo ancora una volta alle pagine
del PUC.

Passiamo questa volta alle pagine del quarto capitolo, quello nel quale si

indicano le caratteristiche di “una catechesi inserita nella vita” (& questo il

titolo del capitolo). Dopo due paragrafi dedicati a presentare la dimensione psicologica e

quella socio-culturale della catechesi, il PUC si sofferma a illustrarne la dimensione

“linguistica”, precisando che questa dimensione «non riguarda soltanto le parole che si

usano facendo catechesi, ma anche I'esperienza ed il simbolismo che fanno parte integrante
non solo della “catechesi scout” ma di ogni catechesi e iniziazione cristiana» (p. 125).

E in questo contesto che si presenta la “tripletta” esperienza-simbolo-concetto33, che
rappresentano i tre “momenti linguistici” della catechesi, e subito dopo la “tripletta” su cu
ci si vuole soffermare in questo paragrafo, quella dei tre livelli di significato linguistici nella

5 Non ci si sofferma qui a esplicitarne il senso, ma si rimanda per questo alle pp. 129-133 del PUC.

49



Bozza del documento — aprile 2018

A A

catechesi; si intende dire, ciog, che «la stessa parola (es. “padre”, “amore”, “pace”, ecc.), ma
anche lo stesso simbolo (l'acqua, l'unzione, il pezzo di pane, ecc.), hanno tre significati
connessi fra di loro ma distinti: un significato umano-laico, un significato religioso e un
significato specialmente cristiano» (p. 127).

Una prima precisazione, quindi, si rende necessaria: le due “triplette” sono
presentate insieme, nelle stesse pagine, perché sono complementari, nel senso che ogni
“momento linguistico” (esperienza, simbolo, concetto) ha tre “livelli di significato”. In altre
parole, ogni esperienza ha una valenza umana, una religiosa e una cristiana; ogni simbolo
ha un significato umano, uno religioso e uno cristiano; ogni concetto puo essere letto nel suo
valore umano, religioso e cristiano.

E il momento, quindi, di soffermarsi a cogliere la specificita di ognuno di
questi tre significati.

Innanzitutto il PUC precisa che «le parole, ma anche i simboli che si usano in contesto
di catechesi, prima di avere un significato religioso e cristiano, hanno un significato profano»
(p. 133), che spesso ha una caratteristica di cui bisogna essere ben coscienti se non si
vogliono creare ambiguita: esso € polivante. Inoltre, «& necessario essere attenti che le
espressioni, che si riferiscono in qualche modo a Dio, abbiano una connotazione positiva: nel
caso contrario essa deve essere riacquistata. Ad esempio, se la parola “padre” & carica di
emozioni negative, bisogna prendere coscienza. Solo cosi potra essere successivamente
superata. “Quale tipo di padre vorresti avere?” “Dio e un padre diverso!” (cf. Lc 15,11-32).
Altri esempi per questo problema sono: “umilta”, “obbedienza”, “padrone-signore”,
“servo” (cf.Is 53, Lc 1,38), ecc. Per questo aspetto della catechesi sono di grande importanza
lo stile e I'essenzialita del parlare (non abbondare di paroloni)» (p. 134).

Passando al livello religioso, il PUC precisa che «il significato di una espressione deve
aumentare gradualmente all’infinito, se viene usato per Dio [...]. Senza questa espansione di
significato della parola o del simbolo all'infinito, all’assoluto e totale, quello che ci viene
raccontato di Cristo resta a livello umano: una bella storia fra tante altre. Solo se Cristo &
“Dio” di fronte a Lui devo scegliere fra vita e morte. Ma non e possibile passare direttamente
dal livello umano a quello cristiano. Il messaggio del Vangelo non puo essere compreso
senza la mediazione dell’ Antico Testamento, di quella pedagogia cioe che ha fatto compiere
gradualmente il passaggio dal significato profano (religioso riduttivo) al significato
religioso-assoluto. La pedagogia dell’ Antico Testamento e percio obbligatoria anche per noi
oggi. Per la catechesi si pone allora il compito dell’'uso continuo dell’ Antico Testamento in
modo competente. Il concetto di Creatore e la figura di Padre devono essere presenti in
maniera chiara accanto alla figura di Cristo ed al concetto di Signore. Si ricordi che in B.-P.

ed in tutta la tradizione scout il Padre e il Creatore hanno un’importanza molto grande» (p.
135).

Vi ¢, al termine, il livello cristiano, al riguardo del quale € importante affermare che
«per esprimere i contenuti specifici del messaggio cristiano, il significato religioso e
trascendente di certe parole e simboli deve essere applicato a Cristo» (p. 135). E quanto si &
fatto, come si e gia ricordato - e il lettore lo ha potuto constatare personalmente -, nel
secondo capitolo di questo documento e, in particolare, nella presentazione dei sacramenti
dell’Iniziazione Cristiana.

50



Riflessione interna ad uso associativo

Dopo questa esposizione, merita un ultimo spazio di riflessione una

preziosa annotazione che il PUC ci consegna nello stesso quarto capitolo: il
rapporto tra i tre livelli di significato (come del resto anche il rapporto tra i tre momenti
dell’esperienza, del simbolo e della parola-concetto) conosce due dinamiche: una dinamica
ascendente, che va cioe dal livello umano a quello religioso per giungere a quello cristiano
(la si chiamera “dinamica psicologica” o “dinamica pedagogica”) e una dinamica
discendente, che va cioe dal livello cristiano a quello religioso per giungere a quello umano
(la si chiamera “dinamica teologica”).

Su questa doppia dinamica si sofferma il PUC, facendo innanzitutto notare che la
dinamica fondamentale e quella teologica, che va dal messaggio cristiano alla sua
comprensione umana, in quanto «la fede non nasce dall’esperienza umana ma dall’ascolto
della Parola di Dio» (p. 128). Tuttavia, negli itinerari educativi e, in particolare, nella
proposta educativa dello scautismo che si caratterizza per la pedagogia dell’esperienza, si
deve percorrere la dinamica pedagogica, che «sale dall’esperienza umana all’ascolto della

Parola di Dio» (p. 128).

I1 PUC, inoltre, offre in maniera semplicissima indicazioni chiarissime su come le due
dinamiche debbano essere vissute:

Nel capo-catechista che prepara la catechesi e ancora di piti nella programmazione
in pattuglia o in Comunita capi, si deve eseguire la prima dinamica, quella teologica.

51



Bozza del documento — aprile 2018

In questo lavoro e necessario cominciare dal messaggio cristiano, che deve essere
tenuto presente nella sua globalita, e non solo su temi particolari. Ma contemporaneamente
e indispensabile che arrivi al livello del significato umano, anzi dell’esperienza vissuta dei
ragazzi.

Nella catechesi pratica prevale invece la dinamica pedagogica, ascendente. Questo vale
specialmente per la «catechesi scout», dove la catechesi generalmente fa parte di altre
attivita non specificatamente religiose. Anche qui e da seguire I'ordine della dinamica. Per
quanto possibile si deve cominciare da una esperienza concreta dei ragazzi, da cui far
nascere una espressione simbolica e fare infine la verifica concettuale. (pp. 128-129)

E quindi conclude con una considerazione che si rivela particolarmente importante
per la riflessione che si sta conducendo sul rapporto tra Iniziazione Cristiana e scautismo:

Una Iniziazione Cristiana completa ha bisogno di ambedue le dinamiche della
catechesi: di quella ascendente dall'uomo a Dio e di quella discendente da Dio all'uomo.
Nei vari momenti della progressione personale puo prevale I'una o I'altra. (p. 129)

Una terza indicazione concreta

Al termine di queste articolate riflessioni, torniamo ancora per una terza

volta alla domanda che sta accompagnando le indicazioni concrete che ci
vengono sollecitate dalla lettura del PUC: che cosa dobbiamo fare ora? Cosa ci viene chiesto
per ideare, progettare, offrire e verificare specifici itinerari di Iniziazione Cristiana ai nostri
ragazzi?

Anche questa volta, la risposta si arricchisce di un nuovo elemento, andando a
ribadire con pit forza quanto si era gia detto nella seconda indicazione concreta.

Questa volta lascio che sia lo stesso PUC a dare la risposta; infatti, dopo aver precisato
che «le esperienze si fanno in prima persona» (p. 130) e che non si possono comunicare se
non le si vive direttamente, nelle pagine del PUC si giunge a questa conclusione:

Quello che si puo fare e che un catechista o un capo scout deve fare & creare delle
condizioni e situazioni nelle quali per i ragazzi diventa possibile fare le loro esperienze.
Questo vale per tutta la pedagogia scout che non vuole, almeno non in prima linea,
informare, insegnare ed ancora meno indottrinare, ma dare spazio ai ragazzi di fare le loro
esperienze. Cio vale ancora di pil per le «esperienze di fede».

Al primo livello della catechesi, quello dell’esperienza, il lavoro del capo e percio
un lavoro indiretto: il capo deve creare le possibilita per fare delle esperienze di fede.
Questo significa tre cose:

= creare un ambiente adatto a fare esperienze;

= porre le condizioni concrete in modo che esperienze ben determinate si
possano verificare;

= gprire 'orizzonte dei ragazzi contro certe chiusure ambientali e personali
in modo che nuove esperienze diventino possibili.

In questo contesto sono di importanza vitale per la catechesi scout: il metodo delle
varie Branche, lo stile scout, la comunita e per la branca R/S I'esperienza della strada. Dai
capi si richiede fantasia e creativita. (nn. 171-172, p. 131).

Sara cura, quindi, della Comunita capi a cui la comunita ecclesiale affida itinerari
specifici di Iniziazione Cristiana operare una attenta programmazione che, percorrendo la
dinamica pedagogica dei livelli di significato del linguaggio della catechesi, crei condizioni e

52



Riflessione interna ad uso associativo

situazioni che consentano ai ragazzi di vivere forti esperienze personali di incontro con
Gesu e apra gli orizzonti della vita di ogni giorno alla freschezza dello spirito del Vangelo.

Ancora una volta, quindi, la risposta € che non dobbiamo fare nient’altro, se non
quello che siamo chiamati a fare ogni volta che desideriamo proporre uno scautismo
autentico.

2. La dimensione iniziatica dello scautismo

Dopo questa lunga “passeggiata” che ci ha condotto a ripercorrere i sentieri

tracciati da alcune pagine del PUC, forse ormai poco battuti dai nostri passi
e da quelli delle nostre comunita, e che in qualche modo ha contribuito a richiamare la
ricchezza dei contenuti gia offerti dalle pagine precedenti di questo documento, specie nel
secondo capitolo, ecco che ora ci si apre alla contemplazione qualche breve pennellata che
tenti di far cogliere al lettore una qualita essenziale del metodo scout, quella “iniziatica”.

E sufficiente il richiamo alle “tappe” e alla progressione personale, nella sua
articolazione in momenti, per cogliere che la pista, il sentiero e la strada che vengono posti
dinanzi al lupetto e alla coccinella, all’esploratore e alla guida, al rover e alla scolta lo
introducono, magicamente, in un grande gioco che, dalla promessa alla partenza, lo vede

53



Bozza del documento — aprile 2018

“iniziato” a vivere la meravigliosa avventura della vita coltivando la capacita di guidare da
sé la propria canoa.

Lo scautismo come iniziazione

Il cammino educativo, che la nostra Associazione propone, si definisce come

una strada che accompagna all'incontro con Cristo. Cosi recita il Patto Associativo:
«Ci rivolgiamo ai giovani come persone capaci di rispondere liberamente alla chiamata di
Dio e di percorrere la strada che porta all'incontro e alla comunione con Cristo».

Per dispiegarsi, tale cammino richiede come presupposto iniziale il riconoscere
ciascun bambino, ragazzo e adulto nella piena liberta, personale e originale, di aderire al
messaggio del Vangelo, perché chiamato e amato. Lo scautismo, infatti, propone per
ciascuno un percorso che accompagna a riconoscere e ad aderire ad una vocazione
personale nella comunita, partendo dall’esperienza dell’essere accolto. Ogni bambino e
ragazzo vive la possibilita di ricevere e di essere accolto (partendo dal tempo dell’inizio in
cui avviene I'accoglienza nel branco e nel cerchio, fino all'ingresso nella squadriglia e poi
nella comunita di clan/fuoco). E” in virtu dell’esperienza di essere amati gratuitamente e
accolti in una comunita, ricevendo cosi una storia da giocare, che ciascuno e poi chiamato

s

ad esprimere il proprio “si”, cosi come ogni uomo é chiamato a rispondere, nella propria
liberta, all’amore ricevuto da Dio.

La prima caratteristica del percorso scout e quindi quella di riconoscere ad

ogni bambino e ragazzo questa piena dignita e capacita di adesione. Una dignita
e capacita che gli consente di “accettare di giocare” il gioco dello scautismo, riconoscendolo
cosi capace di dire un “si” pieno a cui mantenersi fedele e, partendo da questo “si”, di aprire
un cammino.

In particolare, riconosciamo questa caratteristica nella scelta pedagogica di dire il
proprio “si” davanti alla comunita nella Promessa, nel tempo iniziale del cammino scout.
La promessa ci fa diventare scout per sempre e si colloca all'inizio della strada, non alla fine.
La possibilita di iniziare a camminare per scelta apre strade ed € momento di inizio, non di
conclusione.

In realta la proposta educativa scout é, nella sua interezza, esperienza di iniziazione. La
dimensione iniziatica si apre costantemente al tempo nuovo che arriva, nella crescita
personale e comunitaria, nel ri-conoscere in ogni novita che si vive il vissuto e la ricchezza
del “prima”. La dimensione autenticamente esperienziale del nostro metodo si fonda sulla
capacita di rendere compiuto il tempo della vita di ciascuno in una narrazione che, nell’oggi
dell'esperienza, porta a maturazione ogni passo che ci ha accompagnato fino a quel punto
della storia, e nel contempo apre la narrazione di sé, che ne consegue, al tempo nuovo che
potra arrivare.

Vorremmo quindi brevemente ripercorrere il cammino scout, che dalla Promessa
accompagna alla Partenza, come segno (forma e significato) della vita umana, che si svolge
nell’incontro con Cristo.

La Promessa

54



Riflessione interna ad uso associativo

La Promessa si colloca nel tempo dell'inizio, definendosi quasi come una
nascita “all’esperienza”, un tempo “battesimale”.

Ci sono alcune caratteristiche dell’esperienza della Promessa scout che vale la pena
richiamare.

Come abbiamo detto, la Promessa scout viene pronunciata dai bambini, come dagli
adulti, come un si detto nella pienezza della propria liberta. Una liberta che pero si esplica
nella possibilita di aderire ad una comunita, di iniziare un cammino, di scegliere una strada
per tutta la vita, a cui rimanere fedeli, senza necessariamente conoscerne in anticipo i
confini. In questo riconosciamo ciascun uomo, anche il pitt piccolo, & chiamato ad un si
personale, che lo porti ad aderire, ad accettare di far parte di una comunita e cosi di
camminare insieme, contribuendo alla propria storia e a quella di tutti.

Il tempo della Promessa € in qualche modo esperienza battesimale: risponde

ad una chiamata, coinvolge la propria fede e fiducia, chiama alla fedelta, si
fonda su un atto di coraggio dell'inizio che non anticipa il cammino, ma lo apre. E’
certamente un inizio personale, ma non solitario. La Promessa scout, infatti, puo essere
interpretata come inizio dell'io di ciascuno che accetta di farsi noi, e tutto questo “con l'aiuto
di Dio”. Questo aspetto e importante, perché ogni volta che accade, la comunita stessa
“inizia” di nuovo, cosi come la comunita ecclesiale si fa nuova in ogni battesimo,
assumendosene la responsabilita e accogliendo, facendosi nuova, ogni piccolo che accetta
di camminare insieme.

Nel percorso scout facciamo anche I'esperienza del rinnovo della Promessa, perché
crescendo acquisisce un significato sempre pitt compiuto. Nel rinnovare il proprio si
iniziale, la vita si apre a nuovi inizi arricchendoli di significati e di possibilita di nuove
esperienze.

La progressione personale

55



Bozza del documento — aprile 2018

\

La progressione personale e un momento del percorso iniziatico dello

scautismo perché vive di tappe e di passaggi. Tuttavia ogni passaggio (nella
pedagogia dell'iniziazione) non e semplicemente vissuto come 1'occasione per superare cio
che e accaduto prima e aprirsi cosi al nuovo, ma collega, mettendo in relazione, il prima e il
dopo. Il cammino di ogni bambino e ragazzo, nell'inizio di ogni passaggio, crea una
narrazione che da senso compiuto alla strada percorsa.

L’essere, come scout, cercatori di tracce nell’“osservare, dedurre, agire” si riflette
anche nell'esperienza di fede e di incontro con Cristo, che conduce alla responsabilita di
contribuire alla costruzione del Regno di Dio, in una vocazione missionaria che renda tutta
la vita un annuncio della buona notizia. Per questo la strada dello scautismo e vissuta come
“la strada di chi parte, e arriva per partire”. Il tempo dell'inizio battesimale e chiamato, nel
suo compiersi, a farsi missionario sulla strada, aprendosi a generare nuovi inizi.

La Partenza

La Partenza, momento finale del percorso educativo scout e il tempo
dell'autonomia, della scelta, della responsabilita e, in fondo, € termine e
compimento di un tempo d’iniziazione alla vita cristiana.

La Partenza e nuovo inizio, perché vive della possibilita di essere inviati. In questo
certamente richiama il mandato di Cristo, che affida alla sua Chiesa e ad ogni uomo la
missione di andare per le strade ed incontrare 'uomo, facendosi operatori del suo Regno.
La Partenza, quindi, non chiede al rover e alla scolta solo di essere in grado di scegliere, ma
anche di partire, di farsi operatori di pace, di accogliere, vivere, promuovere, testimoniare
e di scegliere una comunita, nuova, in cui essere volto di Cristo.

Nel momento della Partenza il tempo dell'inizio e del compimento si fanno una cosa
sola, riconoscendo Cristo nella propria storia, perché e lui “che fa nuove le cose” (Ap 21,5).
Questo é reso possibile perché il tempo della Partenza si fonda sull’esperienza che ciascuno
fa, nel suo cammino, della salvezza e dell’amore di Dio nella propria vita. Si muove quindi
da una scelta di fiducia e fedelta: 'uomo e la donna della partenza vivono il loro essere
cristiani come uomini e donne che accolgono e vivono la vita alla luce del Vangelo, capaci
di ritrovare nell’incontro con Gest il senso di sé e, rinnovati dalla freschezza del suo Spirito,
di andare incontro ad ogni uomo per contribuire a renderli nuovi.

Concludendo: dallo spirito scout alla spiritualita scout

Per concludere, facciamoci aiutare ancora una volta dal PUC e, in modo
particolare, dal terzo capitolo, quello che - come si e gia detto - porta il titolo
seguente: “Lo Scautismo: un cammino educativo alla fede matura”.

Se gia per tutte le pagine del PUC sinora citate o richiamate si e rivolto a ciascun
lettore l'invito ad accostarsi direttamente ad esse, questo vale in maniera del tutto
particolare per le pagine di questo capitolo®, in quanto consentono davvero di cogliere in

54 Sono le pp. 77-108 del PUC.

56



Riflessione interna ad uso associativo

profondita il segreto del successo della pedagogia scout e conducono splendidamente a
mostrare come la vita scout sia davvero “esperienza di vita cristiana”®.

Innanzitutto ci viene qui ricordato un elemento che, nella proposta educativa che
offriamo, non dobbiamo mai sottovalutare: lo scautismo, pur nel pieno rispetto dei cammini
personali di ciascuno e nella valorizzazione della specificita che rendono ogni bambino e
ragazzo unico, «ha un modello di uomo da proporre alla considerazione ed allo spirito di
imitazione di tutti i ragazzi del mondo: ad esso nessuno di loro sara forzatamente ridotto,
ma ad esso potranno guardare per realizzare meglio se stessi» (p. 79).

Per delineare questo “modello di uomo”, il PUC, per evitare il rischio di dare

indicazioni troppo generiche - e quindi inutili - o, al contrario, di precisare
troppo e quindi di venir meno a quell’esigenza di lasciare spazio alla creativita ed alla liberta
personali, ricorre al concetto di “spirito scout”.

Questa espressione «e indicativa sia delle abitudini e delle note caratteristiche che
determinano lo stile di vita di uno Scout (quali, ad esempio, la buona azione quotidiana, il
senso di cortesia, ’abitudine a vivere all’aria aperta, ecc.), sia di quella maniera particolare
di intendere la vita, che deriva dall’aver vissuto in concreto la Legge scout» (p. 80).

Nel tentativo di tratteggiare gli elementi di questo stile di vita, il PUC consegna alla
nostra attenzione le seguenti affermazioni, il cui approfondimento e affidato alla lettura
personale delle pp. 80-82:

Lo spirito scout é un modo di vivere con «successo» la vita; un successo, quello di cui
parla Baden-Powell che lungi dall’essere costituito dalla ricchezza, dalla potenza o da una
brillante carriera professionale, consiste pitt semplicemente nell’essere felici: non certo, si
badi, in modo passivo, perché allora si tratterebbe di piacere e non di felicita, ma in un modo
profondamente attivo nel quale il giovane impegni tutto il suo essere, come dice Baden-
Powell, dalle braccia alle gambe fino al cervello e all'intelligenza. [...] essere felici significa
da un lato sapere apprezzare le bellezze della natura, la maesta delle montagne, le meraviglie
della vita animale, I'odore di un fuoco da campo; dall’altro significa poter agire all’esterno
per fare attivamente il bene, che & senza dubbio una delle migliori sorgenti della vera, perché
pit intima, gioia. [...]

Nasce cosi quella forma di sano ottimismo che rende la vita pili interessante e molte
volte anche pitt semplice: essa scaturisce dall’attitudine a considerare il mondo come un
terreno di gioco e la vita come un grande gioco la cui riuscita dipende in larga misura dal
modo con il quale ciascuno lo gioca. Essa & anche paragonata da Baden-Powell ad un
viaggio in canotto, il cui felice compimento dipende, quasi per intero, soprattutto dalla
nostra attivitd: «Guida la tua canoa ... guardando avanti a te. Se sali su una barca dove sono
gli altri a remare, con la schiena rivolta al pericolo, potresti andare incontro al naufragio».

Un altro aspetto fondamentale dello spirito scout & rappresentato dalla volonta di
lasciarsi guidare, in tutte le azioni, dall’amore: un amore che vuol dire dar prova di un intimo
spirito di bonta attraverso i vari servizi resi al prossimo e che significa agire sempre con
amabilita e con simpatia, disposti ad avere riconoscenza per le gentilezze dimostrate dagli
altri. [...]

Ed e precisamente questo tipo di amore ad essere il fondamento di quello spirito di
servizio che deve informare tutta la vita di un uomo felice: ma per poter mettere in atto

5% Questo & appunto il titolo del paragrafo che inizia alla p. 102 del PUC (“La vita scout esperienza di vita
cristiana”), per fare spazio poi, nel paragrafo successivo, a presentare “la spiritualita scout: un modo
particolare di essere cristiani” (pp. 105-108).

57



Bozza del documento — aprile 2018

questo programma non bastano le buone intenzioni, bisogna avere delle effettive capacita,
alle quali & appunto la vita scout che prepara.

E facile riconoscere in queste parole I'insegnamento del piti vero e genuino
Cristianesimo. Infatti, il Dio che ogni scout sente & prima di tutti il Dio dell’amore, al quale
deve ricondursi «tutto cid che ha vita»; nel suo nome informa la sua vita a quell’amore
concreto che richiede sempre 'azione reale ed effettiva perché - come afferma Baden-
Powell - «essere buoni é qualche cosa, ma fare il bene é molto di piu». Per lo scautismo, infatti,
I"'uomo non & composto di «parti» diverse, I'anima e il corpo, ma e un tutto unico. Cosi non
si chiede al capo di formare «]'uomo morale» ma I"'uomo totale nel suo corpo, nella sua
salute, nella sua acutezza sensoriale, nel suo adattamento alla realta, nelle sue aspirazioni
religiose.

Guidare da sé la propria canoa, ma lasciandosi guidare dalla legge dell’amore! E
quindi questo il segreto di una vita animata dallo spirito scout.

Da un’autentica comprensione del senso dello spirito scout, nasce ora

I'apertura a quella che amiamo chiamare “spiritualita scout” e che deve
costituire I’anima non solo di tutta la nostra proposta educativa, ma della vita stessa e delle
esperienze che la segnano. Sono ancora una volta le parole del PUC ad aiutarci:

Col termine «spiritualita scout» si vuole precisare che lo scautismo non é soltanto
una buona tecnica igienica e una sana esperienza di sport e di cultura fisica e nemmeno un
mezzo intelligente per imparare a trarsi d’impaccio nelle varie situazioni quotidiane, ma e
un modo di concepire la vita secondo gli ideali proposto da Baden-Powell e resi qualificanti
per sempre, anche al di la dei momenti vissuti nelle unita e anche dopo aver finito la
propria appartenenza a un Gruppo scout.

Qui, noi usiamo questo termine nel senso cristiano: intendiamo cioe lo scautismo
come un modo di concepire la vita secondo il messaggio evangelico. Un modo che non
vuole essere né I'unico né il migliore, ma un modo che risponde meglio alle disposizioni
naturali di alcuni soggetti, e rende pit1 evidenti e desiderabili alcune proposte evangeliche.

In altre parole, lo scautismo e un’interpretazione della vita e conferisce al ragazzo
una fisionomia spirituale che lo caratterizza pienamente: per un cristiano, allora, diventa
una particolare lettura del messaggio evangelico e quindi una particolare realizzazione di
quel messaggio nella propria esistenza.

Dire «spiritualita scout» vuol dire percid richiamare quella profondita e quella
coerenza che nasce dalla fede cristiana e che s’incarna nella quotidianita della vita scout,
con le sue realta metodologiche e psicologiche: ne nasce una vita cristiana caratterizzata
sia dalle esigenze evangeliche sia dagli elementi specifici dello scautismo.

Non & pero qualcosa di chiuso su se stesso: € una spiritualita che si apre a tutta la
vita della Chiesa, a tutti gli altri influssi che vengono dalla presenza dello Spirito e che sono
pit avvertiti proprio per quella caratteristica di servizio e di ascolto che le & propria. (pp.
105-106)

Alla luce di questa profonda comprensione della proposta dello scautismo,

il PUC giunge - nel terzo capitolo - ad una conclusione che
meravigliosamente si adatta anche al percorso che stiamo compiendo nelle pagine di questo
documento sul profondo rapporto che c’é tra lo scautismo e l'iniziazione cristiana:

Se questo € lo scautismo vissuto da cristiani, non sara difficile arrivare a delle
«esperienze» cristiane autentiche, sia nel senso di avvenimenti che scendono nella
profondita dell’animo del ragazzo rivelandogli la misteriosa ma reale presenza di Dio nella
sua storia, sia nel senso di una partecipazione alla vita della Chiesa come ambito dove la
presenza di Cristo risorto e visibile e piti concreta.

58



Riflessione interna ad uso associativo

La sacramentalita della vita cristiana, non sara pitt una necessita moralistica, un
obbligo non sentito o rifiutato, e nemmeno un susseguirsi arido e freddo di riti non capiti,
ma il naturale sbocco di un’attivita e di uno spirito di ricerca personale di Dio e della
comunione con lui. (p. 108)

E non c¢’e bisogno di aggiungere altro!

59



Bozza del documento — aprile 2018

SULLE TRACCE DELLE “ESPERIENZE MAESTRE”
DELLA SPIRITUALITA SCOUT

Introduzione

Da quanto sin qui detto, specie nel capitolo precedente, risulta naturale la

scelta di raccontare, nelle pagine di quest'ultimo capitolo del documento, la
forza educativa e la profondita spirituale di alcune “esperienze maestre”, perché ognuno sia
poi invitato a rileggere la propria esperienza di vita cogliendo in essa le indicazioni che lo
Spirito offre alla liberta di ciascuno perché il proprio cammino di vita sia indirizzato sempre
piu alla costruzione del Regno.

Le esperienze che qui si racconteranno sono solo alcune delle esperienze di vita che
lo scautismo favorisce e coltiva ('avventura, la comunita, il gioco, il servizio, la strada): non

N

sono esclusive dell’esperienza scout, ma e innegabile - e solo chi I'ha vissuto, puo
testimoniarlo - che il grande gioco e la meravigliosa avventura che l'intuizione di B.-P. ha
fatto germogliare centodieci anni fa costituiscono un terreno fecondo perché queste
esperienze diventino davvero, per la vita di tanti bambini e ragazzi, “esperienze maestre”,
esperienze “forti” capaci di lasciare una traccia nella vita di ciascuno e di essere mezzi
attraverso i quali lo Spirito continua a suggerire le vie del Signore Risorto a tanti uomini e
tante donne.

Si tentera ora di raccontare queste esperienze, lasciandosi guidare

dall’articolazione dei tre livelli di significato del linguaggio (umano-
religioso-cristiano), al fine di coglierne la loro importanza in un cammino iniziatico, pur
nella consapevolezza della profonda verita che il PUC ci ricorda nel presentarci il valore
delle esperienze:

Le esperienze non si possono «comunicare», ancora meno se si tratta di esperienze
forti e profonde. Si puo solo raccontare un’esperienza personale: un altro ascolta il mio
racconto, lo capisce e forse lo accetta come vero, ma non fa la stessa mia esperienza. Le
esperienze si fanno in prima persona, anche se si possono fare in comune. L’esperienza
personale in se stessa non € comunicabile.

Ascoltando un racconto dell’esperienza di un altro, io posso fare un’esperienza
anche forte e profonda per me, ma sara sempre una esperienza diversa da quella che mi
viene raccontata.

Quest’ultima osservazione ¢ di importanza cruciale per la comprensione del
racconto dei Vangeli e della fede. Ascoltare la parola di Dio puo, in certe circostanze
costituire un’esperienza religiosa forte e profonda, ma non lo & sempre necessariamente.
Ma in nessun caso 1'esperienza di quello che ascolta il Vangelo sara quell’esperienza che
facevano gli apostoli quando, per esempio, incontrarono il Signore Risorto. Ma,
evidentemente, in virt1 del racconto d’esperienza degli apostoli io posso ammettere come
vero quello che raccontano, cioé credere che il Signore e risorto. La fede ha come suo
fondamento non la nostra esperienza, ma una testimonianza, che viene accettata come
vera. D’altra parte, una catechesi ed ancora di piit una crescita di fede, hanno certamente
bisogno di esperienze personali, che si possono chiamare anche «esperienze di fede». (pp.
130-131).

60



Riflessione interna ad uso associativo

1. L’avventura

Lo scout & nomade, mai rassegnato, sulla soglia, sempre alla ricerca di un
oltre, del di pit1, del meglio, del piti profondo, del piu bello.

Avventura viene dal latino ad-ventura, forma neutra plurale del participio futuro del
verbo ad-venire (giungere). Moto a luogo, dunque: ci vuole volonta di movimento, di fatica.
E un pro-tendersi, un tendere verso. L’etimologia rimanda a qualcosa che viene da fuori,
che incontra e cambia, provenendo inattesa da cio che ci circonda. Anche per questo ci si
immette in un’avventura, o ci si trova a viverla talvolta anche senza cercarla. L’avventura ci

incontra, ci sorprende.

Oggi pero é diventata una sorpresa a pagamento, un’esperienza da

consumare. Siamo in un tempo in cui I'avventura e diventata un’influente
tendenza del nostro tempo libero. Una volta era lettura, racconto, esplorazione di luoghi e
tempi irraggiungibili ai pit. Ora e diventata, pit che questo, esperienza guidata,
simulazione, invenzione addomesticata di un’esposizione al rischio e all’ignoto, da
inseguire in un viaggio, in un safari, in una vacanza fai da te ... E un modo esterno ed
estremo di fare esperienza di sé, di testare i propri limiti, di saggiarsi e di raccontarsi. Ma
cio avviene, come in molte cose, entro un percorso guidato, con una rete di protezione, con
un’uscita di sicurezza sempre accessibile. E soprattutto con un fine immanente.

Non cosi I'avventura secondo la Parola, che € esposizione al rischio per qualcosa di
piu grande, che ci trascende, perché sappiamo di essere nelle mani di Dio: sulla tua parola
gettero le mie reti (Lc 5,5). Abramo, Giacobbe, Giuseppe, Rut, Davide, il popolo nell’Esodo,
Maria ... sono coinvolti in un cammino che li cambia, che 1i fa crescere, che fa vivere loro,
contemporaneamente, un’esperienza profonda di sé e di Dio. Ma e un cammino mosso da
Dio con una Promessa, con il richiamo verso una storia da costruire. Senza questa promessa
il cammino di Giacobbe, o il viaggio di Abramo, o lo stesso Esodo sono solo un racconto,
forse un’avventura, ma non storia della salvezza, disegno di Dio che si realizza attraverso
la vita degli uomini che in Lui credono, lasciano tutto e trovano.

L’avventura dell'uomo contemporaneo si offre a volte come il

movimento senza promessa, che non costruisce ma consuma, che non
scopre il nuovo ma, semmai, nasconde una strutturale fragilita, con l'illusione di averla
superata.

Al contrario, I’avventura biblica e la trasformazione della nostra fragilita in salvezza.
Ed é questa avventura che vogliamo raccontare e far vivere ai bambini e alle bambine, ai
ragazzi e alle ragazze che accompagniamo. In questa esperienza, che non & passiva ma in
movimento, sta l'incontro con Dio. Avventura & cosi "tensione" a Dio, desiderio di
incontrarlo perché e desiderio di pienezza. Dio abbraccia 'uomo, ma serve il suo slancio, la
sua audacia. L’audacia del bambino che si stacca da terra e si lancia tra le braccia del Padre,
sapendo (confidando, contro ogni legge della gravita) che le braccia lo sosterranno.

61



Bozza del documento — aprile 2018

“Avventura” vuol dire ancora “le cose che devono venire”. Puo anche

indicare un'impresa audace e rischiosa dall’esito incerto. Perché cercare il
bello, la verita di noi stessi e del mondo, non e cosa facile, non e indolore e soprattutto 1'esito
non e scontato.
Non é sinonimo pero di “vagare” (non c’e nulla di vago nelle promesse di Dio), ma nello
stesso tempo comporta 1'accettazione del “non ancora”, del divenire. Ci piace pensare a noi
scout come persone che sanno stare nel "non ancora", perché gia 1i riescono a intuire e a

percepire il profumo di Dio.

L’avventura scout € dunque cammino non verso 1'ignoto, ma verso “il pit bello” e il
“piu buono”, verso la realizzazione della promessa piu grande, quella di Dio. Cosi il nostro
metterci in cammino diventa condizione necessaria per lasciarci conquistare da Dio, per
affidarci a lui. E l'esperienza dell’avventura si sostanzia nella spiritualita della strada.

C’e chi, nella nostra storia associativa, ha trovato parole per esprimere

quello che per noi rappresenta il significato autentico dello spirito di
avventura; sono parole che veicolano pensieri che ancora oggi possono ispirare la nostra
vocazione:

L’inquietudine diventa stimolo a camminare, a cercare, ad andare avanti. Non ¢
un’attesa passiva, ma una ad-tesa, un ad-tendere, cioé un andare, sospinti da qualcosa che
dentro urge e orienta. Si diventa “nomadi”. La fede € nomadismo, iniziato col grande padre
di tutta la fede monoteistica, Abramo, e continuata con la storia del popolo prescelto a
portare nel mondo il Messia, il Figlio di Dio. E il nomadismo della Chiesa, che non solo
cammina su tutte le strade del mondo ad annunciare la “bella notizia”, ma anche & in
continuo sviluppo interiore, per rispondere meglio alla sua stessa vocazione e per andare
incontro al Maestro che viene. Si diventa nomadi: persone incapaci di darsi per vinte, di
accontentarsi e rassegnarsi. Nomadi, affascinati dal di 1a, dal dopo, dall’ancora, per leggere
e vivere il di qua, 'adesso. Nomadi, attenti a ogni voce che risuona sotto il sole o nel buio
della notte, vicina o lontana, familiare o ignota, e capaci di riconoscere in ogni avvenimento
I"'annuncio di un altro mondo, che invita a ricominciare daccapo. Nomadi, affascinati dalla
terra, che & grande e tutta per tutti; sedotti dalla perenne novita di Dio che ogni giorno,
ogni momento, rivela un riflesso nuovo della sua grandezza infinita; tesi a conquistare e a
godere quanto cresce nel giardino degli uomini. [...] Nomadi fino a quando la strada fara
l'ultima svolta e attraverso il grande portale entrera nell’eterno, dove finalmente la perfetta
comunione con Dio non avra pitt tramonto: e, intanto, quella gioia e quell’eterno
illuminano tutta la strada e cantano nel cuore di chi sa camminare. Nomadi dall’eterno al
tempo, e dal tempo all’eterno. Nomadi perché sospinti da un’insopprimibile nostalgia di
Dio®®.

Le esperienze avventurose, nomadi, rappresentano allora per noi e per i nostri
ragazzi l’occasione concreta per misurare noi stessi e acquistano progressivamente il valore
simbolico dell’apertura allignoto, per approdare infine all'incontro con Dio, alla luce della
Parola che sempre precede e accompagna ’azione educativa con il metodo scout.

2. La comunita

5% GIORGIO BASADONNA, Spiritualita della strada, 2013 pp. 97-98-99

62



Riflessione interna ad uso associativo

L’esperienza umana della comunita nasce dal naturale bisogno di

costituirci come donne e uomini nella relazione, prima vicina, famigliare,
semplicemente affettiva, ma capace di “darci una forma umana” nelle carezze ricevute e
nello sguardo di chi ci ama.

Lo scautismo propone 1'esperienza di una comunita non solo accogliente, ma educante e
quindi capace di liberare. La possibilita di essere accolti, chiamati per nome, accompagnati,
aiuta ogni bambino e ragazzo a collocare il proprio cammino di maturazione personale
all'interno di una relazione “sociale”. Nella scelta educativa dello scautismo, infatti, il fulcro
relazionale non € mai privato e chiuso tra educatore e bambino/ragazzo. Al contrario apre
la nostra spiritualita a rendere anche l'esperienza dell'affetto pit profondo aperta a relazioni
altre e piti grandi, perché l'autenticita dell’amore si misura nella sua capacita di generare e
“costruire ponti”. Per questo nello scautismo la comunita vive di relazioni orizzontali (tra
pari) e verticali (il grande che aiuta il piccolo), ma coinvolge ciascuno a farsi prossimo e
compagno di strada dell’altro.

La comunita e soggetto educante perché diventa luogo e tempo di crescita. Le comunita
proposte dal nostro metodo non si propongono come nascondimento in cui ogni bambino
o ragazzo puo trovare l'alibi per non mostrare se stesso e il proprio volto, giocando al
contrario la propria responsabilita. E possibilita per ciascuno di trovare pieno incontro con
sé nell’esperienza del noi. Proprio l'esperienza del noi (che nasce nell’amicizia, nella
relazione e prossimita, e diventa occasione di reciprocita) prepara i bambini e i ragazzi
all'incontro con Cristo. Nel Vangelo, infatti, Gest1 invita ogni donna e uomo a seguirlo,
chiamandoli per nome; chiama la storia di ognuno, ma e una chiamata a rendere la propria
vita aperta alla comunione: Gesu ci dice che lui & dove “due o tre sono riuniti”. Nel “noi” in
cui ciascuno accetta di giocare riconosciamo Gesti. Nella relazione e nella reciprocita delle
nostre comunita possiamo maturare l'attitudine spirituale di essere aperti all’amore nella
relazione e, attraverso questo, all’essenza di Dio, che intrinsecamente nella Trinita si rivela
come Dio “in relazione”. Si fa esperienza cioe della necessita dell’amore compiuto e pieno,
come quello di Dio, che per essere pienamente se stesso deve trovare una missione
generatrice (come nella creazione) e aprirsi alla relazione con l'altro (come nell’amore
profondo che Dio ha per I'uomo, libero e liberato).

Certamente le comunita nello scautismo sono comunita che si costituiscono,

accolgono, camminano, crescono. L’esperienza metodologica dello
scautismo non nasconde la fatica dell'essere comunita, ne riconosce i tempi e la cura
necessari per essere costituita. Tuttavia questo cammino mostra come anche le comunita di
cui facciamo esperienza, che talvolta sono piccole e apparentemente improvvisate,
diventano possibilita per farsi discepoli. Partendo, infatti, dalle piccole comunita di cui
fanno esperienza i bambini e i ragazzi, scaturisce una dimensione evangelica, nell'imparare
a riconoscere il volto di Gesti, imparando a narrare la propria storia di fede, insieme.

L’esperienza pit alta e intima del noi & quella della comunione, che ci genera come
fratelli, figli della resurrezione. Per questo 1'esperienza della comunita & sostanzialmente
segno di esperienza ecclesiale, partendo dalla consapevolezza che Gesu ci ama entrando in
una relazione con noi ed aprendoci alla relazione con i fratelli, una relazione che ci
costituisce, in virti di questo amore, come noi ecclesiale: “siamo dello stesso sangue
fratellino, tu ed i0”.

63



Bozza del documento — aprile 2018

3.1l gioco




Riflessione interna ad uso associativo

Il gioco, nelle sue diverse forme (dai giochi di competizione ai giochi di

rappresentazione), costituisce un veicolo di trasmissione di messaggi, di
comprensione dei valori, di acquisizione di conoscenze di straordinaria potenza. In
educazione e strumento privilegiato.

E elemento ineludibile della pedagogia dello scautismo, non solo e non tanto come
risorsa di carattere metodologico, quanto come dimensione entro cui si snoda la proposta
educativa. Rappresenta, percio, un’esperienza che caratterizza la proposta educativa dello
scautismo anche come cammino di iniziazione alla vita cristiana.

I gioco, come attivita umana, e pitt antico della cultura (secondo l’autore

di uno dei saggi di riferimento su questo tema: Johan Huizinga, Homo
ludens). Ma anche nelle sue forme pitt semplici, € qualcosa di pit che un fenomeno
puramente fisiologico. Al gioco partecipa qualcosa che oltrepassa l'istinto a mantenere la
vita.

Le grandi attivita originarie della societa umana sono tutte intessute di gioco. Il
linguaggio per esempio: nella sua dinamica creativa, la lingua ‘gioca” continuamente fra il
concreto e l'astratto. Dietro a ogni espressione dell'astratto c'e una metafora, e in ogni
metafora c'e un gioco di segni e significati. E cosi che I'umanita ha ricreato sempre la sua
espressione per tutto cio che esiste. Oppure, prendiamo il mito: 'uomo primitivo ha cercato
col mito d’interpretare le cose terrene e col mito ha fondato le realta umane in una realta
divina. In ciascuna delle figurazioni mitologiche, c'é sempre uno spirito che ‘gioca’ sui limiti
tra scherzo e serieta. E anche il culto: la collettivita primitiva compiva le sue azioni sacre, i
sacrifici, i misteri - a garanzia della salute del mondo - con giochi autentici, nel senso pitt
stretto della parola.

Oggi, nel senso comune e corrente, la parola ‘gioco” si oppone a “serieta’.

Gioco non & la vita ‘ordinaria’ o ‘vera’. E un allontanarsi da quella per
entrare in una sfera temporanea di attivita con finalita tutta propria. Gia il bambino sa
perfettamente di ‘fare solo per finta’, di ‘fare solo per scherzo ". In quest'idea del ‘soltanto
per scherzo’ sta la connotazione di inferiorita del gioco di fronte al “serio’. Ma la coscienza
di giocare ‘soltanto’, non esclude affatto che questa attivita possa avvenire con la massima
serieta, anzi con una intensita, con un abbandono, con una totalita che elimina nel modo pitt
completo, per la durata dell'azione, la qualifica ‘soltanto’.

Ogni gioco in qualunque momento puo avvolgere completamente il giocatore. E “il
gioco si converte in serieta, la serieta in gioco”. Cosi il gioco “puo innalzarsi a vette di
bellezza e di santita che la serieta non raggiunge” (J. Huizinga).

Non essendo la vita ordinaria, sta al di fuori del processo d'immediata soddisfazione
di bisogni e desideri. Interrompe quel processo. Vi si introduce come un'azione provvisoria
che ha fine in sé. Giocato una volta, permane nel ricordo come una creazione o un tesoro
dello spirito. E tramandato, e puo essere ripetuto.

Questa possibilita di ripresa, questa dinamica di ingresso e uscita dalla "vita vera’, &
una delle qualita essenziali del gioco. E in virtt di questo che “il gioco si fa
accompagnamento, complemento e parte della vita. Adorna la vita e la completa”. Il gioco,

65



Bozza del documento — aprile 2018

in tutte le sue forme superiori, “in cui significhi o celebri qualche cosa, occupa un posto nella
sfera di festa e di culto, ovvero nella sfera sacra” (J. Huizinga).

Il gioco si svolge entro certi limiti di tempo e di spazio, ha uno

svolgimento proprio e un senso in sé, comincia e a un certo momento e
finito. In questa sua limitazione nel tempo e nello spazio non c’e distinzione tra un gioco e
un rito: il rito si compie con le forme stesse d"un gioco. Sono entrambi dei mondi provvisori
entro il mondo ordinario, destinati a compiere un’azione chiusa in sé.

Entro gli spazi destinati al gioco, come dentro il rito, domina un ordine proprio e si
realizza, nel mondo imperfetto e nella vita confusa, una perfezione temporanea.

Lo scautismo & un Grande Gioco, ovvero ¢ un ‘mondo’, anzi introduce in

un mondo. Tutti gli ambiti in cui e vissuta I'esperienza dello scautismo
sono mondi simbolici (simbolici nel senso che mettono insieme una complessita di
significati): la strada, I'avventura, 'ambiente fantastico. In quanto ambiti di un grande gioco
nel quale si chiede di entrare, non sono la vita “vera’. Ma nessuno che abbia abitato questi
mondi, nessuno scout potrebbe mai accettare I'affermazione che lo scautismo non & vita
vera. Non certo per I'incapacita di distinguere tra quotidianita e mondo dell’avventura, ma
per la serieta, per l'importanza vitale per l'assoluta realta che tale mondo simbolico
possiede. In maniera piu definita e compiuta e l'ambiente fantastico, il gioco cui
appartengono lupetti e coccinelle, che puo rappresentare il valore del gioco come esperienza
che si accosta e introduce alla esperienza sacramentaria. Il mondo fantastico della Giungla
e del Bosco e si fuori dal tempo e dallo spazio, ma giungla e bosco non sono regioni fittizie,
da attraversare in maniera solitaria. Entrare nella Giungla o nel Bosco per un lupetto e una
coccinella significa entrare nel cuore di una comunita, fra persone vere che hanno vissuto e
stanno vivendo una storia, custodi e artefici di un gioco, di una tradizione i cui iniziatori
non esistono pit, ma la cui storia continua ininterrotta.

Anche la vita sacramentale si celebra concretamente nel cuore di una comunita. E’
una memoria che non e semplice ricordo, ma si fa vicenda presente ancorata alla vicenda
terrena di Gest.

L’ambiente fantastico € un ‘mondo’ a immagine del mondo. Li si vive (si gioca) la
trama di una storia gia scritta (come la storia della salvezza), nella liberta di esserci - come
in ogni gioco - e di renderla inedita nella storia della propria comunita che la gioca, il Branco
e il Cerchio.

L’ingresso nel gioco della Giungla e del Bosco trasfigura: si diventa lupi o coccinelle,
pur restando bambini, veri bambini, ma veri lupetti. In un mondo che ha il suo ordine,
ancorato alla sua Legge e mantenuto dalle regole.

66



Riflessione interna ad uso associativo

Ogni gioco ha le sue regole, che determinano cio che avviene dentro quel
mondo. Non appena si trasgrediscono le regole, il mondo del gioco
svanisce. Il gioco non esiste piti.

Ma ci6 che mette a rischio I’esistenza stessa della Giungla e del Bosco, la continuita
di quella storia, non é tanto il momentaneo cedimento alla tentazione della trasgressione ad
una delle regole della comunita giocante. Al rispetto delle regole nella lealta piena la
comunita tende e in questa tensione cresce. L'esistenza del Branco e del Cerchio e la
continuita della sua storia € messa in pericolo dal disancorarsi dalla Legge, legge che dice
che il lupetto e la coccinella vive (che significa gioca) con gioia insieme al Branco e al
Cerchio. E solo il disancorarsi dalla legge che puo portare, nelle trasgressioni delle regole,
alla distruzione del gioco stesso e del suo mondo. Disancorarsi dalla legge significa ‘non
giocare’ (non vivere) con gioia (con verita) insieme alla comunita, ovvero non sentirsi
(essere) lupetto o coccinella. E lo spirito della legge a cui liberamente si aderisce che rende
lupetto o coccinella.

Percio, quanto piu profondamente questo gioco e vissuto, tanto pitt ha senso e valore
il “ritorno” alla vita quotidiana. E in tal senso che I'esperienza della Giungla e del Bosco
“salva” la vita quotidiana, o pitt semplicemente la lezione della Giungla e del Bosco guida
nelle vicende di tutti i giorni, dove fuori dalle regole del gioco, senza uniforme e senza la
Parlata Nuova, sei vero bambino perché vero lupetto. Come fuori dal rito torni vero uomo
perché vero cristiano.

67



Bozza del documento — aprile 2018

4. Il servizio

Il servire, nell’esperienza umana, si colloca come esperienza dell’inizio

nell’essere “serviti”; nasce, ciog, nella possibilita che ciascuno di noi ha di
essere amato e accudito. Prima quindi di pensarci capaci di amare siamo chiamati ad
imparare ad essere amati, a riconoscere volti e mani che possano accoglierci. Questo accade
anche nella nostra esperienza di donne e uomini alla ricerca di Dio e capaci di annunciarne
la buona notizia. Finché non riconosciamo il volto di Dio, che sa essere per noi madre e
padre, non riusciamo a incarnarne il volto nel nostro agire.

Nello scautismo l'esperienza del servire inizia proprio dalla possibilita che ogni
bambino e ragazzo ha di essere accolto, accompagnato e accudito. Non solo dai capi, ma da
tutta la piccola comunita che accetta di accudire un cucciolo e novizio.

Dall’esperienza intima e ancestrale del sentirci amati scaturisce anche quell’istinto
cosi vitale di farci “genitori” di umanita, prendendoci cura, accudendo e custodendo a
nostra volta. Nell’esperienza scout si ripropone quella visione cristiana, in cui riconosciamo
che c’é un amore che “viene prima”, da cui siamo generati e accuditi. Si scardinano in questa
ottica atteggiamenti che rischiano di rendere I'altro un transfer di noi stessi, di amare per
elezione e per scelta, in attesa di una reciprocita di ritorno. E in fondo I'esperienza
dell’amore immeritato, che ci raggiunge prima che noi possiamo corrispondere,
indipendentemente dalla risposta che potremo dare. La proposta scout, nel suo percorso di
iniziazione, porta le caratteristiche di un atto di amore gratuito che precede il nostro aderire
e ci lascia liberi di corrispondervi. La risposta libera all’amore a cui ciascun bambino ragazzo e
chiamato é I'amore perché il servizio, quello profondamente cristiano, possa nascere come atto di un
amore che non chiede necessariamente risposta, ma e nello stesso tempo risposta necessaria all' amore
donato e gratuito.

L’esperienza del servizio nel metodo scout, proposta in modo strutturato

nella branca R/S, ma in realta elemento essenziale in tutto il percorso di
crescita nello scautismo, riflette e matura questa disponibilita umana ad amare I’altro, anche
quando 'altro non e il nostro vicino che abbiamo scelto, ma I'uomo in cui riconosciamo di
amare Cristo. E una crescita spirituale, e quindi umana, che avviene gradualmente,
partendo dall’aiuto “del grande verso il piccolo”, nella condivisione del gioco e
dell'avventura, per arrivare ad una scelta di vita consapevole e responsabile. Per questo
'esperienza del servizio e profondamente incarnata e vissuta nella reciprocita. Servire non
€ mai, intrinsecamente, esperienza individuale. In questa accezione si superano dinamiche
che siano solo di altruismo e solidarieta. Si educa a servire come forma di umanita che possa
essere volto di quell'amore immenso che Cristo incarna nella nostra vita.

Fare un’esperienza educativa di servizio significa sperimentare quella forma di
amore alto, che & quella di generare un amore che contribuisce alla vita che e oltre noi, che
supera la nostra identita e apre all'altro, accompagnandoci a fare di questa relazione una
esperienza di comunione,

68



Riflessione interna ad uso associativo

Infine, certamente nella proposta pedagogica dello scautismo “la scelta

di servizio” si colloca nel tempo della responsabilita. Questa scelta nasce
dall'essere uomini e donne che accolgono la chiamata ad incarnare nella storia della propria
vita il Vangelo, amando e servendo i fratelli.

Nella Partenza viene chiesto ad ogni giovane di accettare di percorrere questa strada
con Gesu, mettendo piedi, cuore e testa nel camminare e vivere la propria vita come strada
di incontro con Cristo, riconosciuto in ogni uomo, a discernere nei segni di tale cammino
quello Spirito incarnato che fa nuova la nostra umanita e “tutte le cose”. L'incontro con
questo amore nella vita di ciascuno € grembo fecondo di un amore che non potra essere
taciuto o nascosto, capace di "farci servi'.

69



Bozza del documento — aprile 2018

5. La strada

L’esperienza della strada e fortemente collegata al camminare e a tutte le

risonanze che ne discendono nella vita di ciascuno. Camminare & per ogni
uomo un’esperienza dell’inizio: prima di collocarsi in una dimensione di progressione e
direzione intenzionale e di fatto strumento per esplorare, conoscere, entrare in relazione con
lo spazio e le persone che lo abitano. Camminare permette di abitare e sentirsi a casa.

Nella proposta metodologica dello scautismo la strada parte infatti come una traccia,
una pista e un sentiero che vanno scoperti, esplorati e poi, via via nel cammino, si allargano
e arricchiscono di nuovi elementi e si fanno strada. La strada, quindi, € una esperienza
dell’inizio umano e spirituale del cammino scout. La pista che accompagna i lupetti
nell’ambiente fantastico apre pian piano i bambini al mistero, aiutandoli ad addentrarsi in
un luogo a loro sconosciuto, che evoca e apre ad una dimensione altra. Allo stesso modo il
sentiero, per le coccinelle, permette di aprire ogni bambino all’incontro e alla relazione, che
va scoperta e vissuta. La strada, ancora sentiero, € anche luogo di avventura, come capacita
di stare sui confini e di varcarli, aprendosi a cio che di nuovo deve arrivare. L’esperienza
della strada, tipica del metodo della branca R/S ma gia elemento cardine in tutto il cammino
scout, racchiude quindi una spiritualita che apre all’esperienza del sé che entra in relazione
con i luoghi e i tempi della propria vita, con le persone che incontriamo, e con una
dimensione escatologica di cui ogni uomo porta il germe.

Il camminare sulla strada insegna il tempo lento dell'umano, I'attenzione
alle piccole tracce. Apre alla speranza, che ci permette di muovere i passi
oltre una curva che nasconde 1'orizzonte.

La strada diventa esperienza "dell'essere e del divenire” dell'uomo, vivendo di due
dimensioni: quella verticale, che ci solleva dalla forma, e quella orizzontale, che da forma
alla nostra spiritualita.

La strada ci chiede di “essere”, capaci di entrare in relazione con noi stessi, i nostri sogni,
le nostre fatiche e le nostre attese. La strada apre all’incontro con il mondo che esploriamo
e che impariamo a conoscere e abitare. Fare esperienza di strada significa imparare ad
incardinare i passi in luoghi e tempi concreti e reali, lasciandoci contaminare e generare in
questo incontro autentico e pieno. L'esperienza della strada, gia partendo dalla pista e dal
sentiero, & anche esperienza di fatica e fallimento, perché incontro con la nostra umanita,
tutta intera. Tuttavia anche 'esperienza dell'inciampo, del limite, della fatica & collocata in
una direzione che ci chiama ad assaporare questi momenti come occasione per andare in
profondita nella verita e pienezza della nostra esperienza e, nel contempo, proseguire oltre.

La strada “diviene”. La strada insegna, infatti, che un’esperienza si rivela solo se
“camminata” e giocata, nell’avventura che apre al dopo che va abitato e varcato. Sulla strada
avviene in modo reale e non solo figurato, 1'incontro con Gesu1 che cammina. Un incontro
che si compie nel tempo e nello spazio, nell’essere e nel divenire uomini. Chi fa esperienza
del camminare sulla strada sa anche che la strada vive di un tempo provvisorio perché mai
compiuto completamente. Per questo la spiritualita della strada apre ad una dimensione
escatologica di un dopo e un oltre, il tempo nuovo del regno di Dio in cui riconosciamo di
essere chiamati. La strada diviene perché e anche occasione per andare e annunciare, come

70



Riflessione interna ad uso associativo

Gesu ci ha chiesto. In questo senso I'esperienza della strada legge anche la vocazione dello
scautismo ad essere luogo e tempo che connette, a farsi ponte che riesce ad abitare il confine,
a varcarlo, ad aprire porte e farsi soglia per incontrare, accogliere, accompagnare.

71



Bozza del documento — aprile 2018

BUONE PRATICHE

DA TENER PRESENTE NEL PERCORSO CHE ATTENDE LE COMUNITA

1

Non é la Comunita capi o il Gruppo scout che si assume [liniziativa di costruire percorsi di Iniziazione
Cristiana, ma in questo si risponde ad una chiamata da parte della comunita cristiana ... e quindi ultimo
referente non puo che esserne il Vescovo.

“Bella questa cosa la facciamo anche noi?” oppure “Fa parte del nostro mandato di capi
accompagnare all’Iniziazione Cristiana, quindi il parroco deve accettare che il catechismo lo facciamo
per conto nostro!”. Non & questo 'approccio giusto alla questione. Dobbiamo sempre avere
presente la dimensione ecclesiale dell’Iniziazione Cristina, che ha nella comunita cristiana
raccolta attorno al Vescovo il suo luogo proprio.

Abbiamo gli strumenti e forse le competenze, ma I'attenzione che dobbiamo insieme avere
e che siamo inseriti in un contesto pitt ampio del nostro Gruppo: la Chiesa si costituisce
attorno al Vescovo ed e da lui che, quindji, ci deve venire un mandato per avviare qualsiasi
percorso. Il parroco sara, ovviamente, il primo interlocutore; per rispondere alla chiamata
di costruire percorsi di IC si deve verificare la capacita e la possibilita di inserirsi in una rete
ecclesiale fatta di parrocchia/parrocchie, catechisti, consiglio pastorale, altri gruppi
ecclesiali di saper camminare sempre in dialogo con queste realta senza rinunciare alla
nostra identita associativa, al nostro metodo.

La risposta a questa chiamata, questi percorsi ecclesiali da costruire e sviluppare saranno
parte integrante del Progetto Educativo del Gruppo scout.

2

Precisare pertanto gli attori con i quali entrare in dialogo: parrocchia? un insieme di parrocchie? ['ufficio
catechistico diocesano? i catechisti? ... non si pud non tener conto al riguardo delle realta dei nostri Gruppi
che spesso sono costituiti da ragazzi provenienti da diverse parrocchie.

Con chi dobbiamo dialogare? L’articolazione diocesi-parrocchie oggi ha una varieta di
esperienze e di modalita proprie di ogni territorio che rende difficile dare indicazioni
univoche. Siamo convinti che il respiro ecclesiale sia la carta vincente per questo tipo di
proposta: tanto pit ci si chiude tanto meno si riesce a comunicare il vero senso della IC che
e un sentirsi parte di tutta la Chiesa nella sua dimensione cattolica, universale e locale.
Diventa fondamentale ogni relazione con le realta ecclesiali locali che intercettano i ragazzi

72




Riflessione interna ad uso associativo

a noi affidati. Nei casi in cui le parrocchie di provenienza dei nostri ragazzi siano molteplici
dovra essere chiaro da di chi viene il mandato e dovremo fare attenzione a curare i rapporti
con tutti gli altri attori ecclesiali coinvolti nei percorsi dei nostri ragazzi. Occorrera, forse,
farsi promotori di un progetto che sia interparrocchale.

3

Individuazione dei passi concreti da fare nellaccogliere e nel realizzare un progetto d’Iniziazione Cristiana:
con chi é costruito? rispettando quali tappe? seguendo quali procedure?

Lo stile che ci contraddistingue & quello della progettualita. Dopo esserci assicurati di avere
fatto nostro un respiro ecclesiale, diventa necessario individuare i passi concreti per poterlo
realizzare. Con chi va costruito il percorso? Tanto piu ci sono altre realta che condividono
questo progetto (Catechismo, ACR...) tanto pilt va condiviso. La presenza dell’ Assistente
ecclesiastico puo essere un valido aiuto, in quanto garante di ecclesialita. Quali tappe vanno
rispettate? Ci viene facile rispondere per abitudine, che 'unica tappa & quella di chi mi e
affidato, altrimenti viene meno la Progressione Personale Unitaria. In questo cammino,
accanto a questa attenzione, non possiamo perdere di vista il cammino liturgico della Chiesa
e quello della Parrocchia o della Unita Pastorale. Si potrebbe anche ragionare di percorsi
personalizzati, che riescano ad articolare la Progressione Personale Unitaria del ragazzo e il
suo percorso di Iniziazione Cristiana, ma questo apre a scenari innovativi, rispetto alla

73



Bozza del documento — aprile 2018

proposta piu tradizionale, che devono essere esplorati insieme con gli altri interlocutori.
Con quali procedure? Fondamentale e restare fedeli alla nostra identita, al metodo scout. Il
capo che prima o dopo l'attivita scout, diventa il catechista solo dei ragazzi coinvolti nella
Iniziazione Cristiana per fare qualcosa che si stacca dal resto ci pare una cosa da evitare
assolutamente. E usando il Metodo, quindi con gli strumenti propri dello scautismo come
metodo educativo che noi realizziamo questo cammino. Il corretto equilibrio tra le
dimensioni umana/religiosa/cristiana e esperienza/simbolo/concetto ci permettono di
compiere correttamente questo percorso di iniziazione.

4

Prevedere momenti comuni con le altre realta ecclesiali.

Nell’ottica di un respiro ecclesiale & importante anche prevedere delle occasioni in cui siano
i ragazzi stessi ad incontrarsi con coetanei o comunque con altre persone che compiono lo
stesso cammino. Allo stesso tempo e importante che nel percorso dell'IC ci sia un
coinvolgimento di tutta la comunita dell’unita, & nella verticalita delle nostre comunita che
va vissuto anche il percorso di IC. Per quanto e possibile, quindi, saranno da evitare
momenti che coinvolgono esclusivamente chi sta camminando verso la celebrazione di un
sacramento, ma coinvolgere sempre, nella logica tipica del Metodo che fa del cammino
personale un cammino dentro una comunita, tutta 'unita

5

Offrire qualche indicazione su come vivere i momenti celebrativi ... come, ad esempio, ['attenzione a
prevedere qualche celebrazione comunitaria del sacramento della Riconciliazione.

Nella sua forma normale la celebrazione del Battesimo avviene in una chiesa dove c’e il
Battistero e la Confermazione nella comunita raccolta attorno al Vescovo. Questo esclude
che il Gruppo scout sia il luogo adatto alla loro celebrazione. Diverso e il caso della
ammissione a partecipare all’'Eucaristia come invitati al banchetto la possibilita di accedere
all’Eucaristia, la “prima comunione” non e un sacramento, ma la prima volta in cui si puo
eccedere ad sacramento, questa potrebbe avvenire in occasione di qualsiasi celebrazione
Eucaristica. Ugualmente si puo dire per il sacramento della Riconciliazione, che
normalmente avviene dentro un contesto di avviamento alla pratica del sacramento.

I cammino di avvicinamento all’Eucaristia e di avviamento alla celebrazione della
Riconciliazione possono prevedere dei momenti celebrativi che possono essere di
preparazione. E bene che se questi momenti sono previsti dalla parrocchia anche gli scout

74



Riflessione interna ad uso associativo

vi partecipino e viceversa puo essere significativo che nell'unita scout si possano prevedere
di questi momenti, celebrati con uno “stile scout” aperti anche agli atri.

E bene ricordare che il cammino della IC non e solo un cammino catechistico, ma prevede
anche momenti celebrativi, non solo quelli sacramentali, e alla costruzione di questi
momenti il Gruppo Scout puo partecipare anche portando il suo contributo di competenza
rituale.

6

Chiedersi se e come usare i “catechismi”, libri della fede.

La Chiesa Italiana ha predisposto dei Catechismi come libri della fede destinati a diverse
eta della vita. Le singole Diocesi in molti casi hanno adottato dei sussidi che accompagnano
l'itinerario catechistico per le diverse eta. La progettazione di un itinerario di IC che
coinvolga anche il Gruppo scout deve tenere conto delle indicazioni locali e deve integrarsi
con queste indicazioni.

Rimane che per la metodologia scout non é il libro 1'elemento centrale, ma rimane sempre
'esperienza, la sua comprensione e assimilazione personale, questo non esclude un uso
personale da parte del ragazzo anche di questi sussidi, di un libro della fede che lo
accompagni nel suo percorso personale.

Un libro della fede che accompagni il cammino personale del ragazzo anche al di fuori delle
attivita scout puo essere anche uno strumento che puo aiutare il coinvolgimento delle
famiglie. Fin qui non ne abbiamo accennato, ma l’itinerario di IC coinvolge non solo
parrocchia e Gruppo scout, ma anche la famiglia. Anche per questo coinvolgimento sara
importante progettare insieme la partecipazione della famiglia all’itinerario dei ragazzi.

7

Invito a seguire il percorso tracciato dall’anno liturgico, itinerario della vita cristiana.

L’anno liturgico e un ottimo strumento a nostra disposizione che ci permette di amalgamare
la vita e il cammino della comunita ecclesiale con quella della nostra unita. Questo diventa
ancor piu indispensabile nelle realta dove piu agenzie educative sono chiamate a
condividere questa missione.

75



Bozza del documento — aprile 2018

8

Richiamare [lattenzione sul fatto che gli itinerari d’Iniziazione Cristiana non devono divenire motivo di
esclusione nei confronti dei bambini e dei ragazzi non cattolici presenti nelle nostre unita ... quindi é
necessario stare in guardia per evitare ogni genere di chiusura.

Una delle caratteristiche della nostra Associazione e quella di essere aperta a tutti e di
chiedere una scelta di fede esplicita solo al momento della Partenza: noi accogliamo anche
chi non ha ancora fatto una scelta cristiana (non battezzati), anche chi proviene da una
famiglia di altra religione. Anche quando il Gruppo scout € coinvolto negli specifici percorsi
di IC, questo non deve farci perdere questa caratteristica di apertura, di annuncio e anche
di essere un’occasione di maturazione della propria fede in un contesto plurale,
multireligioso e multiculturale.

76



Associazione
Guide e Scouts
Cattolici Italiani



