
Prime riflessioni ed 
indicazioni per l’iniziazione 
cristiana in AGESCI



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 1 

SOMMARIO 

   
Cap. I   Il senso dell’esperienza umana e cristiana  
Cap. II  L’iniziazione cristiana e i suoi sacramenti 
Cap. III  Iniziazione cristiana e scautismo   
Cap. IV  Sulle tracce delle “esperienze maestre” della spiritualità scout 
Per concludere BUONE PRATICHE da tener presente nel cammino che attende le Comunità 
 
 
 
 
 

 
 

 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 2 

 

PREMESSA 

PREPARIAMOCI A PARTIRE … 
 

Queste pagine, nelle quali si suggerisce un metodo e si propongono dei contenuti, 
sono consegnate a tutte le Comunità capi.  

Innanzitutto a quelle alle quali la comunità ecclesiale ha affidato o affiderà il compito 
di sostenere il cammino di Iniziazione Cristiana dei bambini e dei ragazzi del Gruppo: esse 
sono invitate a confrontarsi con il “sentiero” qui tracciato per elaborarne uno proprio – 
condiviso con tutta la comunità ecclesiale – che sia attento ai bisogni dei propri ragazzi e 
fedele al mandato ricevuto dalla Chiesa; nello stesso tempo, quelle comunità potranno 
utilizzare i contenuti qui proposti come uno scrigno prezioso in cui ritrovare i temi 
essenziali del “deposito della fede” che abbiamo ricevuto e dobbiamo consegnare in un tutto 
particolare “trapasso nozioni”. 

Ma queste pagine sono affidate anche a tutte le altre Comunità capi, che sono invitate 
a confrontarsi con quanto vi è contenuto come occasione preziosa per verificare la qualità 
della proposta di educazione alla fede che si offre, nella consapevolezza che è parte 
integrante e, osiamo pensare, fondante ed essenziale di tutta la proposta educativa; quindi, 
si potranno trovare in queste pagine sollecitazioni ad individuare obiettivi e indicazioni per 
crescere nella meravigliosa e non facile missione di accompagnatori della fede che ci vede 
coinvolti come capi nella nostra Associazione e nell’intera realtà ecclesiale. 

Questo documento è articolato in quattro capitoli. Nel primo è proposta una 
riflessione sul senso dell’esperienza umana e cristiana: lungo la strada del cammino che 
conduce dall’uomo a Dio, si possono scorgere, infatti, alcune pietre miliari, quali il senso 
dell’arte di vivere, le relazioni costitutive del vivere, la domanda di senso.  

Il secondo capitolo si concentrerà sull’Iniziazione Cristiana e i suoi sacramenti, per 
aiutare i capi a cogliere con esattezza con che cosa si ha a che fare quando si usa l’espressione 
di “Iniziazione Cristiana”, che è tanto nota, ma non sempre sufficientemente ed 
adeguatamente compresa. Si fa presente che in questo capitolo, nella presentazione dei 
sacramenti, non ci si è limitati a trattare del battesimo, dell’eucaristia e della confermazione, 
che sono i tre sacramenti dell’Iniziazione Cristiana, ma ci si è soffermati anche – pur non 
essendo propriamente un sacramento dell’Iniziazione Cristiana – sulla riconciliazione, in 
quanto abitualmente, nelle nostre comunità ecclesiali, viene celebrato all’interno 
dell’itinerario di Iniziazione Cristiana, prima della partecipazione piena alla celebrazione 
eucaristica.  

Il terzo capitolo intende metterci di fronte ad una verità elementare, ma a volte 
trascurata. Ci si intende riferire al fatto che non solo la fede cristiana prevede un cammino 
iniziatico (descritto accuratamente nel secondo capitolo, per l’appunto), ma che anche lo 
scautismo è profondamente segnato da questa dimensione iniziatica. Poiché a tutti i capi è 
ben nota la ricchezza del metodo scout, il compito delle pagine di questo capitolo non sarà 
quello di soffermarsi a descrivere il metodo, ma semplicemente di richiamare quegli 
elementi che ne mettono in luce la qualità iniziatica, cogliendo così profondamente il legame 
tra scautismo e Iniziazione Cristiana. Si metteranno così nelle mani delle Comunità capi gli 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 3 

strumenti per coniugare armonicamente il percorso educativo e l’itinerario di maturazione 
della fede. 

Sulle solide fondamenta rappresentate dai primi tre capitoli, il quarto capitolo si 
configura come il luogo nel quale si offrono alle Comunità delle esemplificazioni circa la 
fecondità dell’incontro tra il metodo scout e la sapienza del Vangelo. Si tenterà, infatti, di 
presentare e di “leggere” alcune “esperienze maestre” della spiritualità scout (le abbiamo 
chiamate così, mutuando il nome delle “parole maestre” che caratterizzano l’ambiente 
educativo dei nostri lupetti e delle nostre coccinelle) che segnano la proposta educativa dello 
scautismo e che accompagnano il percorso di crescita che va dalla Promessa alla Partenza.  

Infine, il documento si conclude con l’indicazione di alcune “buone pratiche” che 
vengono proposte alle Comunità: sono suggerimenti e indicazioni operative utili per la 
realizzazione dei concreti itinerari di fede che dovranno accompagnare i bambini e i ragazzi 
nel loro percorso di Iniziazione Cristiana. Ogni Comunità, dopo uno studio attento dei 
contenuti offerti dal documento, ci si lasci ispirare – se lo crede opportuno – nella 
progettazione creativa degli itinerari di fede.  

 

 

 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 4 

PRIMO CAPITOLO 

IL SENSO DELL’ESPERIENZA UMANA E CRISTIANA 
 

1. Il rischioso mestiere del vivere 

 
 

Cesare Pavese non aveva trovato niente di meglio che intitolare il diario della 
sua maturità Il mestiere di vivere. Una terminologia che, a prima vista, non rende 

onore ad un letterato del suo calibro. Se tuttavia ci sforziamo di scavare nella parola 
“mestiere”, la prospettiva cambia. Mestiere è una parola che rimanda a un tirocinio, a una 
pratica da attuare quotidianamente. Se di primo acchito rimanda a un salario (un mestiere 
retribuito), essa ancor più esattamente rimanda ad un’attività manuale o tecnica, che si 
migliora con l’esperienza: è un imparare facendo. Come dire: se si vuole imparare a nuotare 
non si devono leggere manuali sul nuoto; è sufficiente trovare il coraggio di buttarsi in 
acqua. Stante il contesto, allora, anche ogni momento formativo è un mestiere. Educare è, in 
effetti, un agire che riguarda l’applicazione di un metodo, che migliora con l’esercizio (e i 
conseguenti errori). Pur detta così la parola “mestiere” continua a stridere con la nostra 
sensibilità di educatori volontari, che tutto facciamo del nostro essere capi scout fuorché un 
mestiere.  

Proviamo allora a sgrezzarne il suono, salvandone il contenuto. Una parola utile allo 
scopo potrebbe essere “arte”. L’arte di vivere, l’arte di educare, l’arte di servire, l’arte di 
amare (così suona il titolo di un’opera di E. Fromm). Al proprio del mestiere viene così ad 
aggiungersi la componente creativa, la liberalità dello spirito.  

 

 Attenzione a non perdere la polifonia dei toni di questo differente accordo del 
creare. Inteso come capacità di “creare” svela tutta la sua potenza proiettandoci 

fino alle alte vette dove abita Dio, il Creatore del cielo e della terra. Vale, infatti, ricordare 
che la Bibbia usa il termine creare solo per riferirsi all’agire di Dio. Una capacità d’azione 
che Dio ha scelto in piena libertà di donare all’uomo, affinché questi, attraverso la sua arte 
(“mestiere”), migliori l’universo uscito non completato dalle mani di Dio, che il settimo 
giorno si riposò per lasciare il resto dell’opera al lavoro dell'uomo (cf. Gen 1,27 - 2,4). 
Metterla così è cosa da far tremare i polsi. Eppure è così che stanno le cose, stando al testo 
biblico. Dio col crearci a sua «immagine e somiglianza» si è spinto fino a tali vertiginose 
latitudini e mai si è pentito di averlo fatto.  

Ogni volta che penso a quanto Dio ha osato con quest’atto di fiducia mi sovviene alla 
mente una scultura notata nella penombra della Cattedrale di Chartres, il mistico inno di 
pietra e vetro a Maria Santissima. Nelle intenzioni dell’artista essa raffigura Dio mentre sta 
creando l’uomo con le sue mani. Le mani divine stanno plasmando il volto dell’uomo 
nell’argilla; guardandolo, ci scontriamo sorpresi con un volto appena abbozzato, ma che già 
inizia a somigliare a quello di Dio. Una scultura mozzafiato dove, però, il volto di Dio e 
quello di Adamo non sono identici, ma un’immagine speculare dell’altro, con una perfetta 
simmetria. Capire cos’è la simmetria è semplice: guardate le vostre mani. A colpo d’occhio 

1. 

2. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 5 

non abbiamo incertezza nel ritenere che sono identiche. Proviamo, tuttavia, a sovrapporre 
il palmo di una mano sul dorso dell’altra. L'identità scompare: esse non sono affatto 
sovrapponibili. Sono speculari, ma non identiche. Il messaggio teologico veicolato è chiaro: 
Dio nell’atto di farci esistere non ha creato un altro dio, un altro sé stesso. Ha tuttavia posto 
in essere una realtà che è “bella” perché simmetrica a Lui. E lo stesso vale per ciò che noi 
scout chiamiamo “natura”: «E Dio vide che era cosa buona /bella». Questo l’eterno 
ritornello che chiude ognuno dei sei giorni della creazione. 

 

 Posta la prima pietra, è d’obbligo porci la domanda circa la realtà nella quale si 
annida la simmetria che ci fa simili a Dio. Dove risiede quella similitudine che 

fa risplendere, - per usare le parole del Piccolo Principe - «ciò che è invisibile agli occhi»? 
Dove si annida quel misterioso segreto che fa bella la persona umana anche di fronte agli 
angeli? (cf. Sal 45,3). Sia chiaro che non entreremo in possesso della fine arte dell’educatore 
alla fede se non ci lasceremo toccare fin nel profondo, in ogni fibra del nostro essere, dal 
quesito ora esposto. Se non prendiamo l’impegno di scendere fino al centro pulsante del 
nostro essere creature umane non potremo pensare di educare, di riuscire ad educere, a tirar 
fuori il proprio che è in ciascuno e metterlo in contatto col suo Creatore. 

Vale ricordare quanto si può leggere nel biglietto che Cesare Pavese scrisse nella 
camera d’albergo un attimo prima di suicidarsi. Delle tre frasi riportate, l’ultima recita: 
«Cerco me stesso». Una nobile ricerca, ma che si spegne nell’inferno della disperazione 
umana se giocata senza superare se stessi nella relazione con gli altri e con Dio. Noi abbiamo 
bisogno dell'altro e del Totalmente Altro (direbbe Max Horkheimer)! Entrambi ci 
necessitano per giustificare la nostra bellezza.  

 

 Un breve riepilogo. Educare equivale a un’arte e, quindi, richiede un metodo, 
una tecnica e molta riflessione sull’esperienza fatta. Il possesso di un’arte ci 

identifica a Dio (in maniera simmetrica) nell’arte del creare. Lui ha creato il mondo e le 
persone che lo abitano; lo imitiamo prendendo in mano la piantina e facendola crescere 
forte, capace di affrontare il vento, a volte tempestoso, della vita. E, come Dio, educhiamo 
rispettando l’unicità di ogni persona, facendogli tirare fuori ciò che egli è: immagine e 
somiglianza del Dio trino ed uno. Educare è, insomma, consegnare l’arte e la gioia del 
sapersi relazionare con l’altro, col mondo che ci circonda (nella “natura” che è creata da Dio 
e nella “cultura” che è opera dell'uomo) e con Dio. Non si dimentichi, tuttavia, che è 
quest'ultima la relazione essenziale, essendo quella che ci concede una vita piena nel corpo 
e nello spirito.  

 

 C’è anche un’altra parola che compone il titolo del diario di Pavese: “vivere”. 
E qui le cose si fanno un po’ più difficili, obbligando a rivolgere lo sguardo a 

quella disciplina che, con linguaggio dotto, si chiama antropologia (antropos = uomo + logos 
= discorso sensato). Di fronte all’enigma dell’uomo, di quel groviglio serpentino di bene e 
di male, di luce e di tenebre, che può spingersi verso la sublimità della carità come verso 
l’abisso della bestialità più efferata, non si può che sostare in una riflessione senza fine. 
Bisogna, in effetti, essere capaci di opporre un diniego al troppo facile ottimismo sulla 
natura dell’uomo, musicato, ad esempio, da quel pifferaio magico di Jean-Jacques Rousseau. 

3. 

4. 

5. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 6 

Egli eliminò arbitrariamente il peccato originale dalla sua visione di uomo e, pertanto, 
giunse a ritenere che l’uomo nasca buono e che sia solo e soltanto la società a renderlo 
cattivo.  

Al contempo bisogna evitare l’estremo opposto: la staffilata in pieno volto che ci 
giunge dall’eccessivo pessimismo di una frase come quella scritta da William Golding nel 
romanzo Il signore delle mosche: «L’uomo produce il peccato, come le api il miele». Il buon 
educatore dovrà essere capace di navigare a mezza costa, possedendone le attrezzature. 
Senza cioè sottovalutare la capacità dell’uomo di compiere il male, non deve negare che Dio 
ha creato l’uomo buono e che a tal fine lo ha benedetto (cf. Gen 1 e 2). Come vedremo, il 
male fa la sua comparsa nella scena del mondo solo a causa di un cattivo uso del dono della 
libertà che l’uomo ha ricevuto da Dio, non certo per volontà di Dio stesso. La difficoltà e la 
gioia che ne conseguono stanno tutte nel saper mostrare il giusto rapporto tra ciò che 
l’intelligenza (il raziocinio) addita come buono e il conseguente sforzo che una volontà 
virtuosa esige per attuarlo (l’esercizio pratico del proprio libero arbitrio per costruire 
realmente il bene). La conseguenza, da comprendere in ogni suo aspetto, è che non avremo 
un cristiano con una fede matura se costui non sarà una persona capace di usare del proprio 
libero arbitrio (la propria libertà di scelta) secondo i dettami di una “retta” coscienza, pur 
nella possibilità di continuare a sbagliare la scelta. 

 

 Il Concilio Vaticano II nella Dignitatis humanae ha stampato a caratteri indelebili 
la ferma consapevolezza che «a motivo della loro dignità tutti gli uomini, in 

quanto sono persone, dotate cioè di ragione e di libera volontà e perciò investiti di 
responsabilità personale, sono spinti dalla loro stessa natura e tenuti per obbligo morale a 
cercare la verità, in primo luogo quella concernente la religione. E sono pure tenuti ad 
aderire alla verità conosciuta e ordinare tutta la loro vita secondo le esigenze della verità»1. 
Per riuscire in questo compito – prosegue la Dignitatis humanae – l’uomo deve essere libero 
psicologicamente (essere una persona matura) e vivere in un ambiente non coercitivo (con 
il diritto alla libertà politica e religiosa).  

Una serie di principi, quelli ora elencati, che hanno a premessa l'antica professione 
della Chiesa cattolica (cioè universale), secondo la quale «lo stesso Iddio ha fatto conoscere 
al genere umano la via attraverso la quale gli uomini, servendoLo, possono in Cristo trovare 
salvezza e divenire beati»2. Ovvero – dicono i padri conciliari – ascoltando se stessi, 
lasciando parlare il proprio intimo, non si può che trovare Dio e, in particolare, quel Gesù 
Cristo che comanda: «Andate dunque, istruite tutte le genti, battezzandole nel nome del 
Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto quello che io vi 
ho comandato» (Mt 28,19-20). In tal modo «l’uomo coglie e riconosce gli imperativi della 
legge divina attraverso la sua coscienza, che egli è tenuto a seguire fedelmente in ogni (in 
universa) sua attività, per arrivare a Dio, suo fine»3. 

Qui e non altrove ha luogo “il mestiere di vivere” in tutta la sua spontanea genuinità. 

 

                                                        
1 Dignitatis Humanae, 2, EV 1/1046 
2 DH 1 
3 DH 3 

6. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 7 

 Abbiamo così saldamente posto anche la seconda pietra della nostra 
costruzione. La sua solidità, lo ripeto, ci rammenta che l’uomo è un groviglio di 

miseria e beatitudine, di peccato e grazia, ma che noi vogliamo considerarlo in positivo, 
capace cioè di una fede matura e, perciò, di santità. Si percorre la via che porta alla santità 
se ci si mette in ascolto della propria coscienza “ben informata”, dotata di ogni elemento per 
una valutazione globale (Sacra Scrittura e magistero della Chiesa, compresi). In essa trova 
sintesi la nostra libertà e conseguentemente la nostra responsabilità a una vita beata. La 
coscienza è la pura sintesi della nostra ragione e della nostra volontà. Essa è espressione 
della via che Dio indica a ciascuno per condurlo al bene proprio e di tutti. Insegnare a 
pensare secondo il volere di Dio, scritto a chiare lettere nella sua Parola raccolta nella Bibbia, 
ed aiutare ad eseguire con ferrea volontà e fedeltà i valori della verità di Dio che abbiamo 
scoperto in noi e ci sono consegnati dalla Chiesa, questa la nostra "missione" di educatori 
scout secondo i principi del nostro Statuto e del comando della Chiesa di Gesù Cristo. 

 

 Si accolga ora un’ulteriore precisazione. Non è compito dell'educatore scout 
costruire una teoria sull’uomo, perché è Dio che ci ha creati e sarebbe 

pretenzioso volergli insegnare a fare il suo mestiere. Il mestiere che Egli ci ha assegnato in 
compito, o meglio il dettato che ha consegnato alla sua Chiesa e a noi in essa, è la 
responsabilità di far fiorire in ciascuno un sereno incontro con Gesù il Cristo, il Salvatore.  

Nostro compito primario semmai è far sì che il cristiano abbia come base quello che 
B.-P. chiamava il “carattere”, che tradotto in un linguaggio adatto all’oggi significa una 
personalità ben strutturata. Detto altrimenti: prima di riuscire a incamminarsi sulla via della 
santità, bisogna essersi fortificati nel corpo (in fedeltà ad uno dei 4 punti di B.-P., la salute e 
forza fisica) e nello spirito.  

È ancora B.-P. a esortare che la vera felicità è fare felici gli altri. Carattere (personalità) 
e santità non sono due diversi aspetti della personalità individuale, ma una sola e identica 
struttura personale. Al massimo si potrebbe parlare di simmetria fra la dimensione 
spirituale (la necessità di valori etici, religiosi e di fede) e la dimensione corporea, che 
attualizza nei “fatti” i nostri valori4. In questa relazione di bellezza tra anima e corpo sta il 
segreto della nostra unicità e dignità. I santi sono coloro che hanno saputo trovare la perfetta 
armonia tra queste due diverse dimensioni costitutive dell’uomo; sono coloro che hanno 
saputo ridurre il disordine insinuato da Satana nell’universo. Siamo, quindi, chiamati a 
formare uomini e donne maturi e perciò stesso credenti, incamminati nel sentiero della 
santità. Ci torneremo ancora, ma già adesso si può anticipare che l’educare alla fede col 
metodo scout non è un surplus, qualcosa che sta “accanto” al metodo scout, ma ne costituisce 
una parte essenziale.  

 

 

 

 

2. Il senso del vivere: esperienza umana, religiosa e cristiana 

                                                        
4 cfr. Benedetto XVI, Deus caritas est, nn. 2-14 

7. 

8. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 8 

 
 

 Vivere è un’arte difficile, lo sappiamo tutti. Ma sappiamo anche che è un’arte 
che dobbiamo apprendere caricandoci immancabilmente di successi e 

delusioni. Se essere un genio è un destino che accade a pochi, vivere è un dovere che 
riguarda tutti, coscienti che è vivendo che si scopre di essere chiamati alla responsabilità 
ineluttabile del vivere. Un procedere che nasconde infiniti quesiti: perché gli uomini 
esistono? perché esisto io? per quale scopo sono stato chiamato all'esistenza? che cosa vale 
sperare e combattere e, se necessario, morire per un mondo migliore? L’antropologia ha 
definito questo gorgo esistenziale con un’unica parola: domanda di senso.  

La vita adulta, la vita pienamente responsabile, quella dove razionalità e libertà 
giocano all’attacco, sta nel ridurre il caos esistenziale che nasce da queste e da altre domande 
consimili in una perfetta simmetria. Il come proveremo a capirlo tra breve; per adesso 
mettiamo nello zaino la profonda consapevolezza che l’impalpabile abilità artistica del capo 
educatore è di essere riuscito a vincere il gioco della vita e di farsi adesso “maestro d’arte” 
degli altri.  

 

 Nessuno, neanche chi sosta svagato sui gradini della vita adulta, riesce a 
scaricarsi di dosso la suddetta domanda di senso. Essa rode e corrode come 

un tarlo in cerca di solido nutrimento. Non resta altro che affrontarla. Negli anni Settanta 
del ’900, il poeta e scrittore argentino Jorge Louis Borge de Acevedo scrisse una raccolta di 
poesie intitolata El Hacedòr (L'artefice). Tra esse, splende una stella di luminosissima 
grandezza, che sembra esprimere bene ciò che si intende qui suggerire; il suo titolo è Ajedrez 
(Scacchi). 

 Un versetto, forse il più vertiginoso, recita: «Dio muove il giocatore, questi, il pezzo. 
Ma dietro Dio quale altro dio ordisce questa trama di polvere e tempo, di sogno e agonia?». 
Chi, almeno una volta nella sua vita, non si è fatto la stessa angosciosa domanda? Giacomo 
Leopardi era arrivato alla stessa tragicità trovandosi sorpreso a interrogare la luna, l’astro 
argenteo che il poeta vorrebbe intendere soggetto alle ferree leggi del moto celeste. Ma lo 
ammalia come una divinità pagana a cui chiedere: «Che fai tu luna in ciel? Dimmi, che fai, 
silenziosa luna?» (Da Canto di un pastore errante dell'Asia). 

Entrambi questi poeti ci ricordano che ci sono misteri che ci scavalcano e che ci 
spingono inesorabilmente a interrogarci sul loro perché. Cosa sono le loro se non 
irrefrenabili domande di senso che chiamano in causa Dio come unico destinatario? Sia esso 
il Dio personale della Bibbia o una delle capricciose divinità dell’olimpo greco, non fa alcuna 
differenza. Entrambi, al fondo del loro genio, avevano capito che dall’abbraccio interrogante 
di Dio è difficile liberarsi, anzi impossibile. Il farlo è cedere ipso facto alla follia della quale è 
testimone Ivan Karamazov, lo sconvolgente personaggio uscito dalla penna intinta di lucida 
introspezione di Fëdor Dostoevskij. Ne I fratelli Karamazov Ivan è un ateo professo perché 
non accetta un Dio che faccia soffrire i bambini innocenti. Egli vorrebbe perciò azzerare Dio 
con la ragione, ma non riuscendoci cade prostrato in un irreversibile stato demenziale.  

 Dalla domanda di senso non si riesce dunque a fuggire; possiamo provare 
pure a obliarla, ma come un tappo di sughero pigiato a forza nel fondo di 

una vasca d'acqua, appena si allenterà la pressione immediatamente schizzerà a galla. 

9. 

10. 

11. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 9 

Chiudendo questo intermezzo s’intende far notare che quando in un ragazzo/a inizia a 
coagularsi la domanda di senso, la fatica di educare alla fede si fa più spigolosa e 
impegnativa per l’educatore.  

Ci si trova, infatti, di fronte a un punto di svolta essenziale che fa iniziare la salita alla 
fase adulta; il ragazzo/a, infatti, è come traghettato da un Dio delle emozioni ad un Dio dei 
perché. Non basta più affermare con dolce insistenza, come si fa giustamente con i lupetti e 
le coccinelle, che Gesù è il nostro fratello maggiore. Bisogna ora iniziare a farsi trovare 
preparati a rispondere, a seconda delle diverse fasce di età e delle singole fasi di 
comprensione logico-intellettuale, sul perché Gesù Cristo, Figlio di Dio Padre, sia il 
salvatore.  Si tratta di far scattare l'interruttore che accenda non più il “come” essere con 
Gesù Cristo, ma il “perché” scegliere di essere con Lui. 

La fatica della posizione della terza pietra del nostro ponte lanciato tra l’umano e il 
divino è anch'essa posta.  

 

 

 
 

 

 Ricapitolando. Non bisogna mai sottovalutare la forza insita nella molla della 
domanda di senso, dell’inquietudine positiva che sgorga dalla ricerca 

continuativa di un perché alle cose e ai fatti del mondo e si interroga in ultimo su Dio, causa 
12. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 10 

di tutto. Tutto sta nella capacità di saper percepire il suo sorgere e di saperla usare nel 
rispetto della persona, senza esercitare pressioni psicologiche o sterili, se non dannose, 
forzature.  

Non sarebbe inutile accompagnare il primissimo germinare della domanda di senso 
ricorrendo a forme di momenti comunitari fatti di ascolto della Parola e di gestualità 
simbolica. Fa parte della vita della Chiesa, come dello scautismo, indicare alla comunità di 
appartenenza la propria crescita come persone e come cristiani. Si tratta, insomma, di far 
vivere un'esperienza reale di crescita, perché se non si fa una reale esperienza di Cristo e 
della sua Chiesa nella nostra vita, a niente valgono la dottrina e i precetti cristiani. Lanciarsi 
gioiosi nell’esperienza della gratuità e della fedeltà alle regole del gioco, è fare esperienza 
dell'amore di Dio che tutto opera con gratuità, proprio come in un gioco, e della fedeltà che 
vi è connessa. Far piovere sulla propria pelle l’esperienza dell'avventura coniata come vita 
nei boschi, nell’apertura degli occhi sul mondo e sulla storia, superando le paure connesse 
con la vita all’aria aperta (scouting), è rendersi pronti a non aver paura di scoprire il nuovo 
che volta per volta ci si presenta, sia esso il nostro stesso corpo che cambia, o la figura di 
Gesù che si deve scoprire in sé e nei compagni di Squadriglia o di Reparto. Imboccare 
l’esperienza della strada e del servizio significa, infine, imparare a camminare nella via 
tracciata da Cristo caricandosi della sua croce, sigillo di ogni virtù e beatitudine, 
preparandosi a quella sequela di Cristo che D. Bonhoeffer, martire e pastore protestante 
ucciso dalla ferocia nazista, chiamava “a caro prezzo”5. 

 

 Fare esperienza della vita partendo dal sorgere in noi della domanda di senso 
è una metà dell’arco del ponte che stiamo costruendo. Il passo successivo 

nella maturazione caratteriale e di fede è (il non sempre compreso o accettato) abbandono 
della fase adolescenziale per la presa in carico di una fede della vita adulta. Di una fede 
dove razionalità, volontà, libertà, responsabilità e verità diventano le parole d’ordine, gli 
imperativi categorici assoluti.  

L’essere umano dall’atto della sua nascita alla sua piena maturazione è sostenuto nel 
suo cammino da una serie di educatori (genitori, adulti della famiglia, insegnanti, educatori 
scout) che lo esortano a compiere i passaggi rituali che certificano le tappe di una crescita. 
Essi aiutano a riflettere sulla fatica e sulla gioia della vita, di un'esistenza impastata di 
esperienze su cui si è a lungo riflettuto. L'alternativa sarebbe la disgregazione della persona, 
che è adulta biologicamente, ma morta psicologicamente, costretta all’eterna adolescenza di 
chi ha contratto la sindrome di Peter Pan. Una pandemia in continua espansione, facilitata 
nella sua diffusione da una società che azzera le responsabilità etiche e sociali del singolo, 
che ha anche educatori che non hanno il coraggio di far vivere il metodo pedagogico nella 
sua completezza e di genitori che non sanno insegnare la differenza tra il bene e il male, 
facendo fatica nel testimoniare i valori per cui è doverosa una fedele e onesta adesione. Il 
tutto complicato da una realtà virtuale (in generale i differenti social network) che hanno 
sostituito ogni esperienza reale, fattiva e sofferta sulla propria pelle, con un qualcosa di 
effimero, di difficilmente palpabile e alla cui invasione non sappiamo ancora dare una 
risposta che sia educativa.   

 

                                                        
5 cfr. Sequela, Queriniana, Brescia 1971. 

13. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 11 

 L’esperienza di cui qui si parla non deve fermarsi al livello esistenziale del 
singolo, ma deve ascendere fino al gradino che porta diretto alla soglia della 

“relazione” con Dio. L’esperienza schiettamente umana e propria di ogni vita, se non si 
carica del senso di un’esperienza religiosa, rimane incompleta, irrealizzata, monca. Un 
significato già inscritto nella parola latina da cui deriva “esperienza”: ex-perire. Ogni volta 
che viviamo con intensità un fatto della nostra vita, questo ci costringe a morire a ciò che 
eravamo (perire) per sorgere in qualcosa di diverso. L’esperienza della prima caccia per un 
lupetto o per una coccinella, della paura che attanaglia ad ogni gioco notturno e ad ogni 
hike scout e guide, o quella della strada in route di cui non sai mai misurare la fatica, 
strutturano “l’uomo dei boschi” (B.-P.), ma forgiano anche l’uomo e la donna nella loro 
totalità di corpo e di spirito. Senza queste esperienze nessuno di noi sarebbe ciò che è adesso.  

Quelle ricordate, proprie del metodo scout vissuto in pienezza, sono esperienze in 
tutto pari all’emozione del primo bacio, o all’aver trovato “l’amore” della propria vita, o 
dell’ineludibile incontro con “sorella morte” del Cantico delle creature di san Francesco, che 
ci è tragicamente passata accanto chiamando a se un nostro caro.  

 

 Dopo un reale ex-perire niente è come prima. Educare, lo sappiamo tutti, è 
far viver esperienze concrete di vita e aiutare a verificarle con cosciente 

serenità superando paure e insuccessi. Ora, è evidente (o almeno dovrebbe esserlo per un 
capo scout) che quanto vale per la formazione della propria personalità (il carattere di B.-
P.), vale anche per l’educazione alla fede. Educare alla fede, in effetti, è far fare esperienza 
di Cristo e aiutare a verificarla nella sua capacità di scomposizione e di ricomposizione della 
propria esistenza e nella sua capacità di rispondere con positività alla domanda di senso.  

Sia detto a chiare lettere e sia scolpito nel bronzo dell’albo d’oro dell'educatore alla 
fede col metodo scout: in primissima battuta si deve sempre far fare esperienza di Cristo e 
solo dopo si deve procedere a insegnarne la dottrina teologica che sostiene la nostra fede. 
Lo scautismo, anche nell’educazione alla fede, prevede nella sua specifica spiritualità, che 
tutto parta dall’esperienza. Una buona riuscita di tutto ciò prevede che in ogni attività scout 
o momento della giornata di campo, sia proclamata la parola di Dio (specialmente i 
Vangeli), accompagnata dal calibrato ed educativamente sostenuto invito alla preghiera di 
lode e alla meditazione silenziosa. Lo Spirito Santo farà il resto. Lasciamolo pacificamente 
maturare in ciascuno, nel modo solo a Lui conosciuto e certo saprà esortare a rispondere 
positivamente all’invito all’amore (carità) annunciato da Gesù Cristo.  

 

 Per capire ancora meglio e scendere in profondità in questa relazione di 
simmetria che unifica proposta di educazione scout ed educazione alla fede, 

prendiamoci ancora del tempo. 

Nel linguaggio quotidiano la parola “esperienza” è un termine che rimanda a 
differenti livelli di vita. Alcuni ricordano che l’esperienza esistenziale è l'imparare a 
conoscere la vita vivendo. Potremmo dire che essa è l’incontro con un fatto che viene 
“accolto” (non rifiutato), indipendentemente dalla dose di coraggio che esso richiede. Se 
questo primo tipo di esperienza dura per il durare della vita, c’è anche l’esperienza 
dell’immediatezza, di un evento irripetibile che per essere accolto positivamente necessità di 
una mediazione simbolica (la corsa di primavera, il rito della promessa, la cerimonia della 

14. 

15. 

16. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 12 

Partenza, il rito funebre, i riti nuziali e via dicendo). Dalla prima esperienza si può anche 
fuggire nascondendosi in una vita infantile o adolescenziale, che a volte si prolunga fino 
alla durata della vita; dalla seconda non si scappa perché segna il passaggio a fasi altre della 
vita, e chiaramente si è meglio attrezzati a viverla se abbiamo imparato a ben gestire la 
prima.  

 

 Un ulteriore balzo in avanti è l'esperienza religiosa. Essa è un particolare tipo 
di esperienza esistenziale, che pur preparando alla fede non è ancora la fede. 

Il significato di “religione” infatti non coincide con quello di “fede”.  

In linea di massima con il termine religione si intende l’esperienza che la totalità della 
persona fa del Sacro, ossia dell’esistenza di un essere supremo ancora non ben identificato. 
B.-P., nei suo scritti, accenna spesso all’assoluta necessità di una religione a cui deve tendere 
il metodo scout. In questi casi (che poi è la totalità) è a questa forma di religiosità che egli 
accenna. L’antropologo R. Otto, che è stato un pioniere in questi studi, parlava di mysterium 
tremendum, di una presenza divino-sacra (detta mana) che spaventa e fa tremare le viscere6.  

 

 La Bibbia è prolifica nel raccontare esperienze di questo tipo. L’incontro di 
Abramo con Dio alle Querce di Mamre (Gen 18,1-15) e quello ben più 

drammatico del monte Moria dove gli è chiesto di sacrificare suo figlio Isacco (Gen 22, 1-
19). La lotta di Giacobbe con l’angelo (Gen 32,23-33) o l’esperienza di Mosè di fronte al 
Roveto che arde nel deserto senza consumarsi (Es 3, 1-6), sono forme del tutto simili. Pari è 
quella del profeta Geremia all’atto della sua chiamata vocazionale (Ger 1,4-10).  

Per un attimo lasciamo in sospeso le esperienze religiose del Nuovo Testamento 
(Maria di Nazareth di fronte all'arcangelo Gabriele o le risposte di Andrea, Pietro, Bartimeo, 
Matteo davanti alla chiamata di Gesù, per non parlare delle due simmetriche rinascite di 
Nicodemo e Lazzaro), perché si tratta di esperienze di vocazione specifica in cui il religioso 
già si connota in un principio di fede in Gesù il Cristo. Si tratta cioè del passaggio da una 
generica esperienza religiosa ad uno specifico atto di fede in un Dio personale.  

Diciamo intanto che l’uomo, filtrando le difformi esperienze religiose fronteggiate 
nei millenni della sua storia, ha risposto in duplice modo. Con “l’adorazione” dell'Essere 
supremo e l’offerta di sacrifici (cfr. Es 12, 1-14; Eb 7, 26-27) o con “l’invocazione orante” (la 
preghiera), che poi è il nucleo fondante di ogni religione: «Pregate sempre, senza stancarvi 
mai», implora san Luca nel suo vangelo (cf. Lc 18,1).  

 Altra forma di conferma del senso del religioso che è in noi è la celebrazione 
di rituali, che in forza di una propria simbologia traducono ciò che la parola 

non riesce ad esprimere (è la nascita della liturgia). Ora, l’assieme di sacrifici, preghiera e 
ritualità liturgica mettono in chiaro la dimensione storica dell’uomo, il suo essere limitato e 
parziale di fronte all’imperturbabilità dell’essere sacro. Rendono altresì esplicito che l’uomo 
individualmente ha la necessità di mettersi in relazione con una comunità con cui celebrare 
nella liturgia il sacrificio e con l’Essere superiore a cui rivolgere le invocazioni di preghiera. 

                                                        
6 cfr. R. OTTO, Il sacro. 

17. 

18. 

19. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 13 

L’uomo è dunque un essere religioso. Si può allora concludere che l’esperienza religiosa 
accade ogni volta che l’uomo fa esperienza di Dio. 

 

 Diverso, anche se coordinato, è il caso della fede. A guidare il gioco 
dell’incontro tra l’essere umano e la divinità, a stabilire la magica alchimia 

che fa incontrare il volto dell’uomo con quello di Dio, non è più la razionalità o l’emotività, 
ma la grazia divina. È Dio stesso attraverso il suo Spirito Santo. La razionalità logica e 
discorsiva, che è propria dell'uomo, è simile alla scala che Dio ci ha messo a disposizione 
per raggiungerlo (Gen 28,10-19).  

Nella letteratura moderna pochi autori hanno avuto la capacità di farci assaporare le 
vertigini dell'essere in grazia di Dio come Georges Bernanos, immancabilmente alla presa 
con i suoi tormentati preti. Imbattendoci nella pagina finale del suo capolavoro, il Diario di 
un curato di campagna, veniamo catapultati nella lettera che un ex-prete, ora convivente con 
una donna, scrive al direttore spirituale di un povero curato di campagna, suo amico di 
seminario, morto proprio nella sua casa, dove si era recato spinto da un’ardente carità 
sacerdotale nei confronti dell’amico reietto dalla Chiesa e dalla società civile. Il curato 
morente chiede di poter ricevere il sacramento dell’unzione con l'annesso Viatico, ma 
nonostante l’impegno dell'amico non riesce a riceverlo in tempo, perché il parroco ritarda. 
L’ex-prete, quindi, si scusa con umile contrizione col povero curato di non essere stato 
capace di renderlo partecipe dell’ultimo sacramento. Ma il curato gli risponde 
semplicemente chiedendogli l’assoluzione sacramentale e pronunciando al momento di 
spirare le sublimi parole: «Non preoccuparti, che cosa importa tutto è grazia»7. Tutto –  
sussurra nel momento estremo – è un piano di Dio misericordioso, anche questo mio morire 
senza avere tra le labbra il “pane di vita eterna”; Dio sa perché e provvederà. 

Non c'è commento alla sublimità di fede qui espressa che vale quanto quello 
dell’autore della Lettera agli Ebrei: «La fede [il frutto più genuino della grazia] è fondamento 
di ciò che si spera e prova di ciò che non si vede» (Eb 11,1). Anche il matematico che risolve 
un enigma algebrico o lo scienziato che scopre un nuovo elemento chimico hanno dato luce 
a «ciò che non si vede»; eppure tra questi uomini sapienti del massimo sapere umano e il 
povero curato di Bernanos l’abisso è incolmabile. Se è forse vero che anche gli scienziati 
vivono una specie di esperienza religiosa ad ogni loro scoperta, nessuno di loro prova 
l'esperienza della gratuità di Dio. Il curato di campagna, invece, al momento dell’incontro 
con la morte scopre e rimane spiazzato dall’esperienza dell’amore di Dio per ogni povera 
creatura ben lontana dalla perfezione. 

 

 Vediamo abbozzarsi sotto i nostri occhi una triplice e progressiva 
formazione al senso religioso che sfocia nella fede in Gesù Cristo, che è 

divenuta uno specifico peculiare della catechesi col metodo proprio della spiritualità scout: 
quella offerta dai livelli umano-religioso-cristiano. Abbiamo già accennato che il geniale 
pedagogista che ha fondato il metodo scout ha previsto che lo scautismo faccia propri i primi 
due livelli (la formazione umana e religiosa). È invece specifico della rielaborazione del 
metodo in chiave catechetica operata dall’AGESCI col Progetto Unitario di Catechesi nel 1983, 
il terzo livello, quello dell'esplicito annuncio del Cristo, ritenuto il vero e pieno 

                                                        
7 G. BERNANOS, Diario di un curato di campagna, Mondadori, Milano 1952, p. 274. 

20. 

21. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 14 

completamento della dimensione umana e religiosa dell’uomo. Un terzo livello, quello 
cristiano, che merita un’ulteriore approfondimento e sul quale ci soffermeremo a partire 
dall’esperienza dell’Iniziazione Cristiana. 

 

 
SECONDO CAPITOLO 

L’INIZIAZIONE CRISTIANA E I SUOI SACRAMENTI 
 

 

1. L’Iniziazione Cristiana 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 15 

 
 

 Cosa si intende per «Iniziazione Cristiana»? La comprensione del significato 
di questa espressione è necessaria per cogliere la globalità della proposta che 

è in gioco e l’articolazione del percorso che la struttura. 

Iniziamo con un paragone mutuato dall’esperienza scout, che sorge spontaneo e ci dà 
una prima idea di cosa sia «Iniziazione Cristiana». Il percorso scout – come si è già detto – è 
scandito da tutta una serie di riti e cerimonie. Ognuno di essi ha una sua ricchezza simbolica 
e un significato preciso, legato alla tappa del cammino in cui si colloca. Questi si profilano 
come dei «passaggi» in cui, con un linguaggio rituale – cioè «pragmatico», simbolico, 
programmato e ripetibile, in rottura con il linguaggio ordinario… – si esprime e realizza 
qualcosa di nuovo nella persona che ne è protagonista. Non si tratta, tuttavia, di riti «isolati»: 
essi si inseriscono in un cammino complesso, lungo, in cui la parola d’ordine è «imparare 
facendo». C’è un lungo e lento cammino di formazione allo «spirito» scout, in cui si 
intrecciano registri diversi che, adattandosi in modo pedagogico al ragazzo prima e poi al 
giovane, lo coinvolgono in tutte le sue dimensioni vitali. I riti e le cerimonie, quindi, 
suggellano in modo solenne le varie tappe di questo itinerario di crescita e maturazione. 

Tutto questo attesta la natura iniziatica della proposta educativa scout dalla quale ciò 
che intendiamo oggi per «Iniziazione Cristiana» non è poi così distante.  Come suggerisce 
una nota dei vescovi italiani,  

per Iniziazione Cristiana, in generale, si può intendere il processo globale attraverso il 
quale si diventa cristiani. Si tratta di un cammino diffuso nel tempo e scandito dall’ascolto della 
Parola di Dio, dalla celebrazione dei sacramenti di Dio, dall’esercizio di carità e dalla 
testimonianza dei discepoli del Signore attraverso il quale il credente compie un apprendistato 
globale della vita cristiana, si impegna a vivere come figlio di Dio, ed è assimilato, con il 
Battesimo, la Confermazione e l’Eucaristia, al mistero pasquale di Cristo nella Chiesa8.  

Parola e catechesi, riti e celebrazioni, esercizi ascetico-penitenziali, accompagnamento 
ecclesiale: sono tante le dimensioni che accompagnano quel particolare cammino di maturazione nella 
fede che prende il nome di «Iniziazione Cristiana»9. In tal senso risulta quanto mai opportuno 
non confondere l’impianto iniziatico della proposta scout con l’Iniziazione Cristiana, come 
pure confondere quest’ultima col primo. L’uno e l’altra vanno piuttosto accostati per essere 
debitamente integrati. 

 

 Ovviamente, questo accostamento tra percorso scout e Iniziazione Cristiana 
è valido solo in senso analogico. Questo significa che, nonostante le evidenti 

somiglianze, ci muoviamo comunque su piani totalmente diversi.  

L’Iniziazione Cristiana, infatti, realizza qualcosa di veramente unico ed eccezionale: 
essa inserisce il credente nella «vita nuova», che è l’assimilazione, mediante il Battesimo, la 
Confermazione e l’Eucaristia, al mistero pasquale di Cristo nella Chiesa10. Si tratta di 
qualcosa di straordinario, che pure si realizza – e non potrebbe essere diversamente – 
                                                        
8 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, L’iniziazione cristiana 2. Orientamenti per l’iniziazione dei fanciulli e dei 
ragazzi dai 7 ai 14 anni, 23 maggio 1999, n. 19. 
9 Cf. Nota 1, n. 26. 
10 Cf. UFFICIO CATECHISTICO NAZIONALE, Il catechismo per l'iniziazione cristiana dei fanciulli e dei ragazzi. Nota per 
l'accoglienza e l'utilizzazione del catechismo della CEI (15 giugno 1991), n. 7, in «Enchiridion CEI»5/259 

22. 

23. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 16 

secondo gli ordinari ritmi e processi del vivere umano. Lo stesso termine «iniziazione», in 
effetti, esprime la verità di questo «entrare» in una nuova dimensione vitale: «iniziazione» 
deriva da «initium» che, a sua volta, ha la sua origine nell’espressione latina «in-eo», 
letteralmente «entro dentro». L’«iniziazione» è, quindi, un «ingresso» o, meglio ancora, un… 
«addentrarsi».  

 

 

 
 Anche in questo caso, ci è di grande aiuto il riferimento alla nostra 
esperienza scout: quante volte il nostro camminare è un «addentrarci»! E cosa 

si nasconde dietro a questa parola? Risaltano subito alcuni elementi, forse non in ordine 
«cronologico»: anzitutto il senso del mistero. Pensiamo al nostro entrare in un bosco, magari 
nella penombra… sì, ci si «addentra» in qualcosa che non si conosce, che forse si teme un 
po’, e lo si fa quasi «a tentoni», guardandosi attorno ad ogni passo.  

In secondo luogo, l’«addentrarsi» dice una curiosità, una ricerca. Ci si addentra 
perché, in fondo, si vuole scoprire qualcosa. All’origine dell’addentrarsi c’è quindi un 
desiderio, che mette in moto la ricerca. Se intraprendiamo una route è perché abbiamo un 
obiettivo, fosse anche solo quello di imparare qualcosa dalla nostra esperienza.  

24. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 17 

In terzo luogo, dobbiamo notare che nella parola «addentrarsi» si cela un altro 
significato rilevante: con questo desiderio, immersa nel mistero, la persona si impegna in 
una avventura che lo coinvolge totalmente. Questa totalità sembra, quindi, il terzo tratto 
distintivo dell’addentrarsi. Nei nostri percorsi scout, in effetti, ci si addentra con tutto se 
stessi: con un corpo che forse all’inizio trema, che ci dà stabilità, che a tratti richiede 
leggerezza e scatto… e così via.  

Infine, un quarto aspetto importante è la presenza della comunità. Il nostro 
«addentrarci» scout, in effetti, è sempre fatto insieme agli altri: un branco, un cerchio, un 
reparto, una comunità con cui si cammina condividendo obiettivi, avventure, timori, 
successi, passaggi. 

Se, dunque, l’Iniziazione Cristiana è un inserimento nel mistero pasquale di Cristo, 
questo può avvenire per via di un previo «entrare» nella Chiesa. Proprio in quanto 
iniziazione alla Chiesa, l’Iniziazione Cristiana introduce ultimamente il credente nella 
relazione con Cristo e con la sua pasqua, relazione nella quale consiste la salvezza 
dell’uomo. 

 

 A partire dalla nostra esperienza, in definitiva, abbiamo già compreso alcuni tratti 
tipici dell’iniziazione cristiana: essa è un «addentrarsi», attraverso la comunità 

ecclesiale, nel mistero della pasqua di Cristo, a partire da un desiderio profondo di fede («petitio 
fidei»), in un cammino che coinvolge la totalità della nostra persona e che non può essere fatto in 
solitudine, ma sempre con la comunità cristiana. Non solo riti, ma un cammino articolato, in cui si 
intrecciano dimensioni differenti che, nelle celebrazioni di battesimo, confermazione ed eucaristia, 
trovano la loro espressione sacramentale. Si tratta, quindi, di un terreno «addentrarci» in Dio, 
nella sua dimensione di irrevocabile realizzazione – vedi il Battesimo e la Confermazione, 
che non sono reiterabili – e, al tempo stesso, di radicale incompiutezza – vedi l’Eucaristia, 
che ci accompagna invece fino alla fine della vita. 

 

 È opportuno evitare un possibile fraintendimento: non è corretto parlare di 
«iniziazione ai sacramenti», quasi che i sacramenti dell’Iniziazione Cristiana 

siano quelle «tappe» che realizzano una volta per tutte il nostro «inserirci» in Cristo e nella 
Chiesa, a cui noi ci dobbiamo soltanto preparare – o preparare gli altri – con una adeguata 
catechesi.  

Piuttosto, sembra più corretto parlare di «sacramenti dell’iniziazione», per dire che 
questi tre sacramenti non sono in se stessi i «fini» da raggiungere, ma tre «espressioni» del 
nostro unico «addentrarci» – «sacramentalmente», cioè per ritus et preces11 – nel mistero di 
Cristo o, ancora meglio, del nostro essere gradualmente abitati da tale mistero; questa 
«spirituale route», che è il senso e lo stile della vita cristiana, ha la sua meta soltanto nel 
Paradiso, quando l’iniziazione si realizzerà perfettamente, poiché Dio sarà «tutto in tutti» 
(1Cor 15,28). Tali considerazioni preliminari, dunque, possono aiutare a mettersi nella 
prospettiva giusta. Se ne desumono, in modo particolare, due importanti conseguenze: una 
verità teologica e un’indicazione metodologica.  

                                                        
11 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione sulla sacra liturgia «Sacrosanctum concilium» (4/12/1963), n. 
48, in «Enchiridion Vaticanum» 1, EDB, Bologna 1976, 84. 

25. 

26. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 18 

 

 Anzitutto un’importante verità teologica riguardo all’argomento in 
questione: i sacramenti dell’Iniziazione Cristiana sono un tutt’uno. Il nostro 

impianto catechistico, modellato su esigenze pedagogico-pastorali e forgiato da particolari 
contingenze storiche, a volte lascia poco trasparire questa originaria verità. I tre sacramenti 
dell’iniziazione sono spesso celebrati a distanza di anni l’uno dall’altro, intervallati dalle 
opportune catechesi preparatorie. Questa struttura, che ha sicuramente tanti vantaggi a 
livello pastorale, rischia però di occultare la verità teologica dell’unità dei tre sacramenti.  

Essi, del resto, non sono tre tappe distinte e separate del percorso di maturazione 
della fede; piuttosto, sono tre «modi» per dire e realizzare il nostro dinamico «addentrarci» nella 
vita di Dio, come facce distinte di un unico prisma, in cui si irradia la medesima luce, che è quella 
della pasqua di Cristo. «L’iniziazione alla vita cristiana è data dall’unità dei tre sacramenti e 
la piena partecipazione all’assemblea eucaristica costituisce il culmine a cui tendono il 
Battesimo e la Confermazione»12. Così, peraltro, li ha consegnati l’antica tradizione della 
chiesa, prima che le particolari circostanze della sua storia, soprattutto dopo il V secolo, ne 
separassero la celebrazione. I tre sacramenti dell’iniziazione, dopo un lungo percorso 
chiamato «catecumenato», venivano celebrati insieme nella notte di pasqua, per dire il loro 
intrinseco e comune legame con il mistero pasquale di Cristo. Accanto alla variabile 
pedagogico-pastorale sopra descritta - e a quella soteriologica che ha portato ad anticipare 
sempre più il Battesimo - è quindi importante tener presenti le variabili teologica e tradizionale, 
per una retta comprensione dei tre sacramenti. Tenere insieme queste quattro variabili è la 
vera sfida per ogni attuale proposta di revisione del cammino di iniziazione13.  

 

 La seconda conseguenza di queste riflessioni introduttive, poi, è 
un’importante indicazione di metodo, che ci guiderà anche nel prosieguo della 

riflessione: poiché i sacramenti dell’iniziazione sono quei signa sensibilia14 che esprimono e 
realizzano in modo dinamico la nostra incorporazione a Cristo e alla chiesa, l’unico modo per 
comprenderli nella loro profondità teologica è partire dalle loro evidenze antropologiche e rituali.  

Si tratta di una prospettiva molto diversa da quella, più volte utilizzata, di 
considerare i sacramenti dell’iniziazione come statiche «tappe» da raggiungere con una 
previa catechesi; in tal caso, molto spesso, la coinvolgente dinamicità del cammino 
d’iniziazione sembra rimpiazzata da una puntuale esposizione teorica.  

Questo vale anche per noi capi scout: non illudiamoci, in generale, di formare i più 
piccoli alla fede soltanto con una spiegazione di contenuti e dottrine… non basta! Per quanto 
riguarda i sacramenti, in particolare, scegliamo ogni volta di partire dalla concretezza della 
vita e del rito. Questa è l’unica strada percorribile, per evitare di cadere nei burroni di 
un’astrattezza poco «umana». Partiamo, quindi, dai riti, non perché essi esauriscano tutto il 
cammino d’iniziazione, ma poiché ne esprimono il senso autentico con un linguaggio 
simbolico, che rappresenta il punto di incontro tra l’evento fondante e la vita. Da questa 

                                                        
12 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù – Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia – 
29/06/2014, n. 61, in «Enchiridion CEI»9/1451 
13 Cf. M. BELLI, Paradossi e rompicapi dell’iniziazione cristiana. Modelli teologici e prassi pastorale a confronto, in 
«Rivista del clero italiano» 96 (4/2015), 259-275.   
14 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione sulla sacra liturgia «Sacrosanctum concilium» (4/12/1963), n. 
7, in «Enchiridion Vaticanum» 1, EDB, Bologna 1976, 9 

27. 

28. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 19 

caratteristica dell’azione rituale deriva a noi, per così dire, la sua «priorità», almeno 
metodologica.  

 

 Il rito, in effetti, ha il compito e il pregio di rendere oggi presente, nella vita 
di chi lo celebra con fede, quell’evento fondante che, fuori dalla sensibilità 

del rito, non potrebbe avere oggi alcuna «visibilità». Questo insegnamento ci viene dalla 
grande lezione del movimento liturgico, cioè da quella forte istanza di rinnovamento in 
materia liturgica che ha profeticamente percorso la teologia contemporanea. I grandi 
maestri e, su questa scia, il Vaticano II, insegnano che il rito, con la sua ricca simbologia, 
rende presente e cela al tempo stesso l’evento di grazia nella vita del credente, 
rappresentando così la più eccellente intersezione tra l’evento e la vita. 

Potremmo allora dire così: l’azione rituale, in quanto è “rituale” assicura il riferimento 
all’evento originario, al fondamento della storia, al mistero pasquale; ma in quanto è “azione” si 
inserisce nel fluire vitale e contingente della storia, accetta la logica della “possibilità” e non solo 
quella della “realtà”, diventa affine alla vita e in essa si innesta con tutta la sua potenza di 
trasfigurazione15. 

In altri termini, potremmo sinteticamente affermare che il rito liturgico è «quella 
dimensione espressiva che configura e rafforza l’esperienza dell’evento nella vita e 
l’esperienza della vita nell’evento»16. Crocevia tra vita e mistero di grazia, dunque, l’azione 
rituale sembra essere un buon punto di partenza per la comprensione del senso autentico dei 
sacramenti dell’Iniziazione Cristiana.  

 

 È questo il cammino che seguiremo da ora in poi, soffermandoci sul 
significato dei singoli sacramenti dell’iniziazione nella vita del cristiano, a 

partire dalle loro evidenze antropologiche e rituali. «La liturgia, i sacramenti 
dell’Iniziazione Cristiana sono essenzialmente un contatto tra la Chiesa, Cristo, e un nuovo 
membro che comincia a toccare e ad essere toccato da Cristo e dalla Chiesa»17. Un «contatto», cioè 
qualcosa di concreto, esperibile, reale.  

Si tratta ora di comprendere, per ciascuno dei tre sacramenti dell’iniziazione, in che 
modo avvenga precisamente questo divino-umano «contatto», che è il primo e 
indimenticabile incontro tra Cristo, il credente e la Chiesa. 

 

2. I sacramenti dell’iniziazione 

 
 

Il Battesimo 

 «Primo» sacramento dell’Iniziazione Cristiana è il Battesimo. Questo 
sacramento, infatti, che agli inizi della chiesa era conferito soprattutto agli 

adulti, iniziò presto ad essere anticipato alla più tenera età, fino a quel quam primum che, 

                                                        
15 A. GRILLO, Riti che educano. I sette sacramenti, Cittadella editrice, Assisi 2016, 39. 
16 Ibidem, 44. 
17 Ibidem, 50. 

29. 

30. 

31. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 20 

attestato anche nel magistero più recente, sembra corrispondere al tempo in cui il bambino 
può essere portato in chiesa in sicurezza e con la madre18. Si tratta della prassi del 
pedobattesimo, che si è affermata soprattutto a partire dalla riflessione di Agostino nel V 
secolo e che resta tuttora ampiamente praticata. La preoccupazione che ne favorì la 
diffusione era quella soteriologica, cui si accennava sopra: poiché il battesimo era 
considerato la «porta della salvezza», in quanto unico strumento in grado di cancellare il 
peccato originale, lo si anticipava quanto più possibile, per evitare che qualcuno fosse 
escluso dalla vita eterna. L’idea della necessità del Battesimo per la salvezza, che pure 
mantiene una sua sostenibilità19, va però oggi coniugata con il magistero conciliare, secondo 
cui diverse sono le strade, ignote agli uomini, attraverso le quali è possibile per Dio rivelarsi 
loro e renderli partecipi della sua vita divina20. Questo non toglie nulla, in ogni caso, al 
valore di tale sacramento, oggi riconosciuto come sacramento della fede, aggregazione alla 
Chiesa, nascita a nuova vita, inserimento nel mistero di morte e risurrezione di Cristo21.  

Entriamo gradualmente nella teologia del Battesimo, a partire dallo spessore 
antropologico delle sue azioni rituali, punto di incontro tra il mistero di Dio e la vita del 
credente, nella comunità. Come avviene questo «contatto» tra Cristo, il credente e la Chiesa 
nella celebrazione del battesimo? Diamo la parola ai riti, perché siano essi a rivelarci il 
significato autentico di questo primo grande sacramento. 

 

 In ordine d’importanza, il gesto rituale che più di altri qualifica la 
celebrazione del Battesimo è l’abluzione battesimale. In effetti, la stessa 

etimologia della parola «battesimo» ci rinvia a tale rito: bápto o baptízo, in greco, significano 
generalmente «immergere, sommergere». Secondo la teologia tradizionale, quindi, «materia 
remota» di questo sacramento è l’acqua; «materia prossima» è, invece, il gesto con cui essa è applicata 
alla persona, cioè il bagno battesimale. Siamo al «cuore» del Battesimo, tanto che, secondo il 
terzo capitolo del Rito del battesimo dei bambini, è questa l’unica «parte» veramente 
indispensabile per battezzare validamente un bimbo in pericolo di morte.  

Questo gesto, spesso praticato oggi per infusione, era originariamente una vera e 
propria immersione: il catecumeno, cioè colui che si preparava al Battesimo, entrava nelle 
acque della vasca battesimale durante la veglia pasquale, per poi riuscirne rigenerato a vita 
nuova. Anche oggi rimane la possibilità di praticare il Battesimo per immersione, sebbene 
una comodità pratica renda più frequente il Battesimo per infusione: si versa l’acqua per tre 
volte sul capo del bambino, invocando il nome della Trinità, nel quale il Battesimo viene 
compiuto. 

 

                                                        
18 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Direttorio liturgico-pastorale per l’uso del Rituale (27/06/1967), n. 36, in 
«Enchiridion CEI» 1, EDB, Bologna 1986, 1069-1070. 
19 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione «Pastoralis actio» sul battesimo dei bambini 
(20/10/1980), n. 26, in «Enchiridion Vaticanum» 7/616 
20 Cf. CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Dichiarazione sulle relazioni della chiesa con le religioni non cristiane 
«Nostra ætate», (28/10/1965)nn. 2-4, in «Enchiridion Vaticanum» 1/856-868 
21 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Rito del battesimo dei bambini, Libreria Editrice Vaticana, Città del 
Vaticano 1985, 16-18.  

32. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 21 

 Quale spessore antropologico ha questo rito così importante e, dunque, 
quale significato teologico? A livello antropologico, il simbolismo dell’acqua è 

molto vario: essa è anzitutto segno di purificazione, di vita e - non sembri paradossale! - di morte.  

Certamente il riferimento alla nostra esperienza scout può convalidare quanto appena 
affermato sull’ambivalente significato di questo elemento naturale: pensiamo all’acqua per 
dissetarsi nel cammino, l’acqua per lavarsi o pulire qualcosa, l’acqua di una pioggia 
inaspettata o di un ruscello da attraversare… quale ruolo diverso può giocare l’acqua nelle 
nostre route, a seconda dei particolari contesti in cui ci troviamo! Il mondo dell’antico 
testamento, poi, dà molte conferme in tal senso; basti pensare alle purificazioni rituali 
prescritte dalla legge veterotestamentaria (Es 29,4; 40,12; Lv 1,1-17; 16; etc.), alle acque della 
creazione (Gen 1,1-2), del diluvio (Gen 6,5-8), del mar Rosso (Es 14,15-31) … e così via.  

Tutti questi elementi, arricchiti dai riferimenti neotestamentari all’acqua - la 
manifestazione al Giordano (cf. Mc 1,9-11 etc.), la redenzione sulla Croce (cf. Gv 19,34), la 
santificazione per cui è inviata la Chiesa (cf. Mt 28,18 etc.) - sono quindi confluiti nella 
grande preghiera di benedizione dell’acqua che, nei rituali per il Battesimo, precede 
immediatamente l’abluzione battesimale; questo stesso gesto rituale, peraltro, si colloca nel 
medesimo orizzonte simbolico. Praticata fin dall’antichità per immersione - oggi, come 
dicevamo sopra, anche per semplice infusione - questa azione rituale è, infatti, carica di una 
valenza simbolica esprimibile con due verbi latini: «immergo/emergo (scendere/risalire; 
morire/risorgere; non nato/nato); ingredior/e-gredior (entrare/uscire; fuori/dentro; non 
appartenere/appartenere)»22. 

 

 
 Associando, quindi, questi due registri simbolici – quello dell’acqua e quello 
dell’immersione – il Battesimo cristiano ne opera una profonda ri-

significazione o, meglio, ri-simbolizzazione teologica - non siamo, infatti, solo sul piano 
astratto del «segno», ma su quello più concreto e operativo del «simbolo»: il Battesimo, alla 
luce di questi elementi, appare come inserimento nel mistero pasquale di morte e risurrezione di Cristo 
(cf. Rm 6,1-11 etc.), principio di vita nuova (cf. Gv 3,1-21 etc.), ingresso nella vita del Signore risorto 
e della comunità cristiana (cf. 1Pt 2,1-10 etc.).  

Ecco cosa realizza il battesimo nella vita del credente: nei simboli rituali con cui si 
celebra questo sacramento, il mistero pasquale di Cristo incontra irrevocabilmente la vita 

                                                        
22 D. PIAZZI, Struttura rituale ed elementi costitutivi del Rito del battesimo dei bambini, in «Rivista di pastorale 
liturgica» (4/2014), 31. 

33. 

34. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 22 

del credente nella Chiesa, e avviene quel primo indelebile «contatto» tra l’evento unico e 
irripetibile di Cristo, l’esperienza singolare del credente e la comunità ecclesiale, che plasma, 
rinnova e trasfigura la persona. 

 

 In effetti, uno dei tanti frutti del concilio Vaticano II è stata la riscoperta del 
valore simbolico dei sacramenti, motivo che offre un’ulteriore cerniera tra 

educazione alla fede (catechesi) e metodo scout, il quale ha fatto della simbolica, 
correttamente usata, un suo ineguagliabile veicolo di formazione del carattere della persona 
umana - in verità, l’uomo è in sé un «animale simbolico».  

Diviene ovvio in quest’ottica che il bagno battesimale non è una semplice abluzione 
rituale, come è in molte altre religioni, ma la partecipazione alla vita di risurrezione del 
Cristo. È per questa ragione, come accennavamo già prima, che nella chiesa primitiva il rito 
del battesimo si celebrava in ampie vasche piene d’acqua, collocate in una specifica 
costruzione sacra che era il battistero. Esso nelle città che erano sedi episcopali - dove vi era 
la cattedrale, cioè dove era posizionata la cattedra del vescovo da cui egli insegnava - era 
staccato dall’edificio centrale, come ancora oggi si può trovare nel battistero di Pistoia e in 
parte in quello di Firenze, privato tuttavia della vasca per l’acqua. Il battezzato era immerso 
dal celebrante per tre volte nella vasca fino al soffocamento e quindi rilasciato. Viveva così 
l’esperienza diretta della morte - perdono dei peccati - e del ritorno alla vita - risurrezione 
per opera dello Spirito Santo nel sacramento. 

È per questa sua insostituibile portata teologica che al Battesimo, prima di ogni altro 
sacramento, si è da sempre riconosciuto il potere di rimettere tutti i peccati. Inoltre, «forma» 
del sacramento, cioè parola divina che opera tale ri-simbolizzazione, è la vocatio nominum, 
cioè l’invocazione della Trinità, in cui, con l’intenzione di fare ciò che fa la Chiesa, la persona 
viene validamente battezzata. Proprio per tale ragione, quindi, ministro del Battesimo, 
secondo l’antica tradizione cattolica, può essere chiunque, in casi particolari anche un laico 
o persino un non battezzato, purché in quel momento abbia l’intenzione di fare ciò che fa la 
Chiesa tramite l’atto sacramentale del Battesimo. 

 

 Gli altri riti del Battesimo, che pure sarebbe interessante analizzare 
singolarmente, non sono in fondo che una estensione di questo simbolismo 

fondamentale. Anzitutto i riti di accoglienza che, con il dialogo e il segno di croce, esprimono 
già il senso di un ingresso; poi la celebrazione della parola che, nel momento conclusivo 
dell’orazione di esorcismo e dell’unzione prebattesimale, prelude la dinamica della 
purificazione e della morte; quindi la celebrazione del sacramento che, con le rinunce e la 
professione di fede prima dell’abluzione battesimale, l’unzione crismale, la veste bianca, il 
cero e l’effatà dopo l’abluzione, rispettivamente anticipa ed esplica il medesimo mistero di 
purificazione, morte e vita, ingresso e appartenenza; infine, i riti di conclusione che, 
soprattutto con la preghiera cristiana del Padre nostro, dicono ancora una volta la medesima 
realtà teologica ed ecclesiale dell’ingresso nella comunità di coloro che sono diventanti figli 
nel Figlio. 

 

35. 

36. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 23 

 
 

 In sintesi, potremmo dire che il battesimo, sacramento che inaugura la vita 
cristiana, ci rende figli di Dio; ci inserisce a pieno titolo nella comunità 

ecclesiale; certifica la fede, ma non solo quella nel Dio che ha creato il mondo e lo governa. 
Questa fede di fatto riguarda anche il credente di religione ebraica o musulmano. Il 
sacramento del Battesimo esige piuttosto che noi crediamo che Dio onnipotente è il Padre 
di Gesù Cristo che, Figlio obbediente, con la sua passione, morte e risurrezione ha salvato il 
mondo23. Questo, ci dicono le Scritture del Nuovo Testamento, è il kerygma, il primo 
annuncio che la Chiesa ha professato fin dai suoi inizi. Lo testimoniano gli Atti degli Apostoli 
(At 2,38), le catechesi mistagogiche - ossia di introduzione ai misteri della fede - e la 
Tradizione Apostolica (un testo del III secolo) al n. 21. Scritti nei quali il Battesimo è sempre 
presentato come l’inizio e il centro della fede in Gesù Cristo. 

Il battesimo cristiano, quindi, che pure ha dei paralleli nei bagni battesimali praticati 
in ambito giudaico - il battesimo dei proseliti e il battesimo degli esseni - ha una sua 
specificità che, in forma embrionale, emerge già dalla prima prassi battesimale della Chiesa, 
attestata dagli Atti degli apostoli: è un battesimo che nasce dall’annuncio e dalla fede, 
compiuto «nel nome di Gesù» (cf. At 2,38; 10,48 etc.) e «nello Spirito Santo» (cf. At 1,5; 2,38 etc.). 
È compendiata in queste due espressioni neotestamentarie tutta la novità del Battesimo 
cristiano che, riprendendo antiche pratiche rituali, dà ad esse il nuovo valore teologico sopra 
abbozzato. Così lo stesso Giovanni Battista poneva in evidenza la differenza tra il suo 
battesimo e il battesimo di Gesù: «Io vi ho battezzati con acqua, ma egli vi battezzerà con lo 
Spirito Santo» (Mc 1,8; cf. Mt 3,11 e Lc 3,16). È lo Spirito, quindi, l’autore invisibile di questa 
rinascita cristiana: «lo Spirito Santo in azione»24, secondo la teologia tradizionale, è la 

                                                        
23 Cf. Sacrosantum concilium, n. 59  
24 Cf. K. RAHNER, L’esperienza dello Spirito. Meditazioni sulla Pentecoste, San Paolo, Milano 2016. 

37. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 24 

«grazia» che, conferita dal sacramento del Battesimo come suo «effetto», opera la 
rigenerazione; essa, inoltre, consente al cristiano di attualizzare ogni giorno nella sua vita 
quel «carattere» battesimale che, altro «effetto» di questo grande sacramento, incorpora 
indelebilmente a Cristo e alla Chiesa.  

Nel rito, il mistero incontra e cambia la vita. Attraverso l’acqua e gli altri gesti ed 
elementi umani, ri-simbolizzati dallo Spirito Santo, la vita stessa del credente riceve un 
nuovo profondo significato in Cristo e nella comunità. Il credente nella Chiesa viene lavato, 
rigenerato alla vita nuova ed eterna in Dio. 

 

La Cresima o Confermazione 

 «Secondo» sacramento dell’Iniziazione Cristiana è la Cresima o Confermazione. 
Anche quest’ordine potrebbe destare un certo stupore. L’attuale prassi, 

infatti, almeno nella chiesa italiana, pone di solito la Cresima come terzo sacramento 
dell’iniziazione - o addirittura quarto, se si considera anche la Riconciliazione che, pur non 
facendo parte del cammino iniziatico, viene di solito celebrata prima dell’Eucaristia. Questa 
prassi, come abbiamo già rilevato, nasce in precise congiunture storiche e risponde 
soprattutto ad una esigenza pastorale: dopo il V secolo, quando si diffuse a macchia d’olio 
la pratica del pedobattesimo e la società era ormai cristiana, si iniziò gradualmente a 
posticipare la Confermazione - che prima seguiva immediatamente la rinascita battesimale 
- all’età di ragione o discrezione (7-9 o 10-12 anni), qualificandola come atto libero e 
consapevole di sviluppo, conferma e compimento del Battesimo - da cui lo stesso nome, 
confirmatio. In quest’ottica, gli autori medievali ne parlano come del sacramento della 
«maturità cristiana». 

Certamente oggi si avverte l’esigenza di recuperare l’originaria unità dei sacramenti 
dell’iniziazione e le proposte in merito sono tante25. Ma ora, al di là delle vicissitudini 
storiche e delle possibili revisioni pratiche, ci chiediamo: qual è il significato teologico di 
questo sacramento dell’iniziazione cristiana? Quale impatto ha, in questo sacramento, il 
mistero di Dio nella vita dell’uomo? Proviamo a rispondere partendo sempre dalle evidenze 
antropologiche e rituali. 

 

 Secondo il magistero postconciliare, la Confermazione «si conferisce 
mediante l’unzione del crisma sulla fronte, che si fa con l’imposizione della 

mano»26. «Cuore» del sacramento è, dunque, il gesto rituale dell’unzione sulla fronte con il sacro 
crisma, l’olio consacrato dal vescovo nella messa degli olii. Lo stesso nome «cresima», spesso 
usato per indicare questo sacramento, allude proprio all’olio del «crisma» usato per 
l’unzione che, a sua volta, deriva il suo nome dal greco chrío, «ungere» - da cui anche 
Christós, «unto», corrispondente all’ebraico «Messia».  

Per inciso, va ricordato che è stata soprattutto la tradizione orientale a dare risalto al 
gesto dell’unzione nella confermazione lungo i secoli; gli occidentali, al contrario, hanno 
sottolineato maggiormente il gesto rituale dell’imposizione delle mani, di cui parleremo più 
                                                        
25 Cf. P. CASPANI, La celebrazione dei sacramenti dell’iniziazione cristiana: in quale ordine?, in «Rivista del clero 
italiano» 95 (9/2014), 603-617. 
26 Cf. PAOLO VI, Costituzione apostolica «Divinæ consortium naturæ» (15/06/1971), in «Enchiridion Vaticanum» 
…. 

38. 

39. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 25 

avanti. Il già citato documento di Paolo VI, in effetti, ha operato questo importante 
«recupero» del gesto dell’unzione crismale. 

 

 Quale spessore antropologico, dunque, possiede questo «santo segno» 
dell’olio? Nelle varie culture esso è generalmente qualcosa di prezioso, 

simbolo di prosperità e ricchezza… basti pensare a quanto dispiacere e, spesso, a quanta 
superstizione accompagna un improvviso spreco di olio in molti dei nostri paesi italiani! A 
questo si aggiunga che, nelle terre mediterranee, l’olio è uno degli alimenti essenziali, 
basilari, insieme al pane e al vino. L’olio, infine, a livello anche solo antropologico, è spesso 
visto come strumento di cura, guarigione, fortezza.  

Il dato biblico, in effetti, non fa che confermare tutto ciò, arricchendo questo sostrato 
«umano» con un plus-valore «religioso». Si pensi anzitutto al mondo veterotestamentario, 
in cui l’olio assolve soprattutto alla principale e nobile funzione di consacrare il re (cf. 1Sam 
16,1-13 etc.) e, dopo l’esilio, il sacerdote (cf. Es 28,7; Lv 4,3 etc.). Si pensi, inoltre, alla 
tradizione neotestamentaria e, fra tutti, al ben noto episodio della donna peccatrice, che 
cosparse di olio profumato e prezioso i piedi di Gesù, destando nei presenti l’impressione 
di un inaccettabile spreco (cf. Lc 7,36-50; Mt 26,1-13; Gv 12,1-8); quell’unzione, secondo le 
parole di Gesù, aveva invece un importante valore profetico. A questo si aggiunge il 
frequente riferimento al profumo, spesso mescolato con l’olio, che accresce ancora di più il 
suo significato di gioia, festa, prosperità. Al valore antropologico dell’olio, dunque, il 
mondo biblico collega in molti casi un senso ulteriore: l’unzione con l’olio è segno di 
«consacrazione», garanzia della presenza dello Spirito Santo; proprio in quest’ottica, più 
volte gli autori neotestamentari potranno parlare di una «unzione spirituale» (cf. 1Gv 2,20-
27; 2Cor 2,21-22 etc.), di un «sigillo». 

La tradizione della chiesa ha sin da subito recepito tutta questa ricca simbologia e, 
nel rito battesimale, ha immesso una duplice unzione post-battesimale con un olio misto a 
profumo, chiamato «myron» o «olio del rendimento di grazie», come testimoniano le fonti 
più antiche, tra cui la già citata Traditio apostolica. Quella unzione, che esprimeva 
essenzialmente la dignità del neofita, era fatta in due momenti ben distinti: la prima volta 
da parte del presbitero, subito dopo il bagno battesimale; la seconda da parte del vescovo, 
poco dopo, di solito insieme all’imposizione delle mani e alla signatio con la croce sulla 
fronte. Questa seconda unzione post-battesimale sarebbe stato il «germe» del sacramento 
della Confermazione, sviluppatosi autonomamente solo in un secondo momento.  

 

 L’altra azione rituale importante in questo sacramento, carica anch’essa 
della ricchezza di molteplici riferimenti biblici, è l’imposizione delle mani: ce 

ne parla più volte l’Antico Testamento, in cui questo gesto esprime di solito la trasmissione 
di un incarico o di una forza (cf. Gen 27,35; 2Re 13,16; Dt 34,9 etc.); ce ne parla, soprattutto, 
il libro degli Atti, in cui tale azione dice generalmente il dono dello Spirito Santo per una 
funzione particolare (cf. At 8,15-17; At 19,5-7 etc.).  

Non ci soffermiamo più a lungo sul significato di questo gesto - che, a livello 
antropologico, sembra esprimere soprattutto sostegno e consolazione - poiché, come 

40. 

41. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 26 

afferma il già citato documento del beato Paolo VI, esso «serve a integrare maggiormente il 
rito stesso e a favorire una migliore comprensione del Sacramento»27. 

 

 Quale, dunque, il significato teologico di questi riti? A tutt’oggi, questi gesti 
rituali esprimono essenzialmente una sorta di «consacrazione spirituale» del 

credente già battezzato, che gli conferisce una particolare forza; si tratta, in altre parole, del «sigillo 
del dono dello Spirito Santo», come recita la formula pronunciata dal ministro della 
Confermazione - che è il vescovo come ministro «originario» o, su suo mandato, un 
qualunque presbitero. 

Sono una conferma in tal senso le letture bibliche proposte nel rituale della 
Confermazione, che ci aiutano a comprendere ancor meglio il significato teologico di questo 
sacramento alla luce della sacra scrittura. Il Lezionario del Rito della confermazione prevede 
ventinove diverse letture dalle quali scegliere ampiamente. Impossibilitati a dar conto del 
valore teologico dell’intero elenco, ricordiamo le cinque che sono degli annunci della venuta 
dello Spirito Santo: Gv 7,37-39, che parla dello Spirito sorgente di acqua viva; Gv 14,15-17, 
che rammenta Cristo come il tempio dello Spirito Santo; Gv 14,23-26, che presenta lo Spirito 
nella funzione di maestro; Gv 15,18-21.26-27, con lo Spirito della testimonianza; Gv 16,5-
7.12-13, dove lo Spirito è colui che guida alla verità tutta intera. Sono cinque letture che 
hanno anche la caratteristica di legare il rito della Confermazione al mistero pasquale di 
Cristo e, nel caso specifico, all’evento della pentecoste, cui tale sacramento viene di solito 
ricondotto, come particolare effusione dello Spirito Santo in pienezza.  

 

 Torniamo ora al significato di questo sacramento, che ha qualcosa di simile 
al Battesimo. Esso - come ogni sacramento, del resto - ha come «effetto» la 

grazia che, a ben vedere, altro non è se non lo «Spirito Santo in azione». Non stupisca tutto 
questo: se si fa ancora qualche difficoltà a comprenderlo, sarà utile tornare all’introduzione 
di questa sezione, in cui abbiamo considerato l’intrinseca unità dei sacramenti 
dell’Iniziazione Cristiana. Questi tre sacramenti, pur dotati di una loro specificità, sono tre 
«aspetti» di un unico evento di grazia: il primo «contatto» tra il credente, Cristo e la Chiesa 
o, in altri termini, l’Iniziazione Cristiana. È quindi inevitabile che seguano le stesse «logiche» 
di fondo.  

D’altra parte, sembra lecito chiedersi quale sia la peculiarità di questo sacramento, 
cioè quale aspetto particolare della vita nuova in Cristo e nella Chiesa esso esprima. Alla 
luce di quanto affermato sopra, possiamo dire che la Cresima, conferendo come il Battesimo 
un carattere, un «sigillo» indelebile, configura il credente in modo nuovo a Cristo e alla 
Chiesa. In particolare, rispetto a Cristo, lo rende partecipe in modo specifico della sua natura 
messianica, che gli è propria in virtù di quella «unzione» cui accenna l’evangelista Luca 
all’inizio della missione terrena di Gesù (cf. Lc 4,18); rispetto alla Chiesa, lo inserisce in 
modo più responsabile e «attivo» nella comunità, con il compito di «diffondere e difendere 
la fede con la parola e con l’azione»28.  

                                                        
27 Ibidem.  
28 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione dogmatica sulla Chiesa «Lumen gentium» (21/11/1964), n. 11, 
in «Enchiridion Vaticanum» 1/313 

42. 

43. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 27 

La grazia, quindi, altro «effetto» della Confermazione, è qui conferita ad augmentum, 
in vista di una missione testimoniale, come perfezionamento di quella battesimale, data ad 
remedium. Si tratta di una ulteriore immersione nel mistero pasquale di Cristo che, già 
iniziata nel Battesimo come comunione con la morte e risurrezione di Gesù, continua qui 
come partecipazione all’evento pasquale della pentecoste.  

 

 
 

 Rappresentano una buona sintesi del senso teologico della Confermazione 
le parole rivolte dal vescovo ai cresimandi, secondo il rituale italiano: 

Offrendo voi stessi con Cristo, sommo sacerdote, pregherete il Padre che effonda più 
largamente il suo Spirito […]. Porterete così nel mondo la buona testimonianza del Signore 
crocifisso e risorto, che perpetua sull’altare la sua Pasqua; la vostra vita, come dice san Paolo, 
diffonderà il profumo di Cristo, per la crescita spirituale della Chiesa, popolo di Dio29. 

Tale ricchezza teologica, soprattutto nel Medioevo, è stata espressa con l’accattivante 
metafora della vita militare, in parte valida ancora oggi. Il cresimato era visto e descritto 
come quel battezzato che finalmente veniva abilitato, con la forza dello Spirito Santo effuso 
in pienezza, a quella lotta spirituale di difesa e diffusione della fede, che lo vedeva coinvolto 
fuori e dentro di sé. In termini più attuali e partendo dalle evidenze antropologiche e rituali, 

                                                        
29 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Rito della confermazione, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 
1989, 40. 

44. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 28 

potremmo parlare più efficacemente di «profumo testimoniale»; in tal caso saremmo più 
fedeli, peraltro, allo stesso dato biblico. 

In definitiva, quindi, la Confermazione, rispetto al Battesimo e all’interno del 
cammino dell’Iniziazione Cristiana, è essenzialmente un «sigillo»; in effetti, «questo atto era 
inteso come la siglatura, la firma sotto l’evento battesimale. Se oggi vogliamo riscoprire il 
carattere d’iniziazione del rapporto tra Battesimo e Confermazione, possiamo farlo 
precisamente sottolineando questo valore e questa funzione di sigillo, ratifica, di 
completamento del battesimo»30. 

 

 Ancora una volta, partire dalle evidenze rituali e antropologiche ci ha 
aiutato a comprendere quale sia il valore della Confermazione nella vita 

cristiana. Ancora una volta, nella ritualità della Chiesa, qualcosa di puramente terreno e 
umano - olio, mani - per l’azione dello Spirito Santo diventa il luogo di incontro tra il mistero 
e la vita. Ancora una volta, degli elementi umani, per opera di Dio e con la mediazione 
ecclesiale, nell’azione rituale sono in grado di trasformare e trasfigurare l’esistenza del 
credente.  

Cosa accade, in definitiva, nella Confermazione? Se partiamo dalle evidenze del rito, 
colte nel loro spessore antropologico, potremmo rispondere facilmente così: con la 
Confermazione il cristiano, nella Chiesa, viene «profumato» dall’olio dello Spirito Santo che 
sgorga dall’evento pasquale di Cristo - vedi il gesto dell’unzione; egli, quindi, è inviato a 
diffondere con la sua persona questo spirituale profumo nel mondo, all’interno della Chiesa, 
con il sostegno e la consolazione dello stesso Spirito Paràclito - vedi il gesto dell’imposizione 
delle mani. 

 

L’Eucaristia 

 «Ultimo» sacramento dell’Iniziazione Cristiana è l’Eucaristia. Anche questa 
volta, l’aggettivo qui utilizzato non è casuale. Non «ultimo» per ordine di 

celebrazione -  perlomeno nella prassi più diffusa della Chiesa italiana - questo sacramento 
è però «ultimo» in un doppio senso. A livello «pratico», è «ultimo» in quanto ci accompagna 
per sempre; come già accennato, infatti, a differenza degli altri due sacramenti 
dell’iniziazione l’Eucaristia non conferisce il carattere, per cui è reiterabile e, anzi, da 
reiterare sino alla fine della vita. A livello teologico, poi, è «ultimo» in quanto vertice 
dell’Iniziazione Cristiana, luogo in cui si realizza sacramentalmente, nel modo più eminente 
possibile, quel mistero di comunione con Dio di cui tutta l’iniziazione è espressione e 
sacramentale attuazione31. 

 Con il sacramento dell’Eucaristia, in effetti, ci troviamo proprio al culmine della vita 
e della ritualità cristiana, nella sua specificità: 

Tutta l’iniziazione del cristiano - come abbiamo visto - ha un punto in cui giunge e dove 
può continuamente tornare, per riposare in Cristo: l’Eucaristia. Sicuramente questo è il 

                                                        
30 GRILLO, Riti che educano…, cit., 68. 
31 Cf. BENEDETTO XVI, Esortazione apostolica post-sinodale «Sacramentum caritatis» (22/02/2007), nn. 17-18, 
“Enchiridion Vaticanum” 24/123-124 

45. 

46. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 29 

sacramento centrale dell’esperienza ecclesiale, quello che meglio di tutti realizza e annuncia la 
comunione tra Dio e gli uomini e tra gli uomini stessi32. 

Da Tommaso in poi, in effetti, non c’è dubbio che tutti i sacramenti siano ordinati 
all’Eucaristia che, a maggior ragione, è il vertice del cammino di Iniziazione Cristiana. 

 

 Prima di scendere nella comprensione specifica di questo sacramento, però, 
ci introduciamo ad essa ponendo una piccola questione ermeneutica che, 

come gravoso presupposto, ne ha influenzato notevolmente la nostra visione fino ad oggi. 
Partiamo dai termini impiegati per designarlo: il Nuovo Testamento ci ha consegnato le 
espressioni «frazione del pane» (cf. Lc 24,35; At 2,42-46 etc.) e «cena del Signore» (1Cor 11,20 
etc.), mentre dalla grande tradizione ecclesiale successiva ci provengono soprattutto i 
termini «eucaristia» o «rendimento di grazie», «sinassi», «messa», «sacrificio», «divina 
liturgia». 

 Questa rassegna di termini mette in luce una verità fondamentale: l’Eucaristia, prima 
ancora che essere una «cosa», una realtà «statica», è un evento, un fatto «dinamico», come emerge 
da tutti i termini sopra riportati.  

All’inizio del Concilio di Trento, nell’ormai lontano 1547, si decise di distinguere tra 
l’Eucaristia come «sacramento» - realtà «statica» - e l’Eucaristia come «sacrificio» - realtà 
«dinamica». Questa distinzione ha avuto tanti meriti, tra cui, in particolare, la fioritura del 
culto eucaristico al di fuori della messa. Anche oggi tale culto è molto praticato: l’adorazione 
eucaristica e le processioni eucaristiche sono frequenti e partecipate, e hanno il grande 
merito di porre l’attenzione su questa discreta e reale presenza del Cristo sulla terra. La 
teologia contemporanea, tuttavia, sottolinea da più parti la necessità di ripartire da quella 
idea originaria di «dinamicità» dell’Eucaristia, intesa come «celebrazione» eucaristica, prima 
che come «sacramento» a sé stante. Non ci sarebbe il «sacramento» dell’eucaristia se non ci 
fosse una «celebrazione eucaristica», cioè quel tempo, quello spazio, quella complessa 
azione rituale in cui il pane e il vino diventano corpo e sangue di Cristo. Non si tratta di 
perdere la grande ricchezza del culto eucaristico, ma di ricollocarlo nel suo intrinseco 
legame con la celebrazione eucaristica, come suo «prolungamento» e «approfondimento».  

 

 Inoltriamoci nella comprensione del valore teologico di questo sacramento 
a partire dallo spessore antropologico delle sue azioni rituali. Sarà il rito - qui 

ancora più complesso e ricco - il luogo in cui comprendere come avviene, in questo 
sacramento più che negli altri, il reale e vivo contatto tra Cristo, la Chiesa e il soggetto che 
lo celebra. 

«Materia» del sacramento dell’eucaristia sono il pane e il vino. Sembra persino superfluo 
soffermarsi sullo spessore antropologico di questa scelta, che risale allo stesso Gesù durante 
l’ultima cena. Pane e vino sono degli alimenti comuni nei paesi mediterranei, alimenti base 
di una dieta «ordinaria». Inoltre, non dovremmo nemmeno passare sotto silenzio, in questa 
sede, il fatto che siano proprio degli alimenti: essi sono il sostentamento dell’uomo, 
rappresentano ciò che serve alla persona per mantenersi ordinariamente in vita, per poter 
proseguire il suo cammino terreno e la sua fatica. Guardando ancor più attentamente, poi, 

                                                        
32 GRILLO, Riti che educano…, cit., 75. 

47. 

48. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 30 

possiamo notare che sono essi stessi frutto della fatica umana che, docile ai ritmi della 
natura, ne ricava tale sostentamento vitale; in un certo senso, in questi elementi è significata 
anche l’armonia tra l’uomo e il resto della creazione.  

Bastino questi pochi cenni per dire il ricco spessore antropologico della «materia» del 
sacramento dell’eucaristia. Tale simbologia, poi, si arricchisce ancora di più se allargata all’«atto» 
dell’uomo connesso con questi elementi: il pasto. Esso, infatti, non è soltanto il luogo del 
nutrimento. Ancor più, in tutte le culture umane, il pasto è luogo di condivisione, di 
scambio, di fraternità, di familiarità. Tutto questo trova senz’altro una conferma nella nostra 
esperienza concreta: quale valore ha la fraternità, attorno a quei pochi alimenti necessari per 
proseguire il cammino a volte impervio e faticoso delle nostre esperienze associative! 

 

 Tenendo presente questo fondamentale dato antropologico, occorre quindi 
soffermarsi sul dato biblico, che opera un’importante ri-simbolizzazione 

sacramentale degli elementi «umani» sopra accennati.  

Come è noto, nell’Antico Testamento la presenza di Dio era legata al tempio, il 
santuario posto in Gerusalemme, là dove Dio aveva preso dimora. Con la venuta di Gesù 
Cristo questo aspetto dell’ebraismo viene superato, ed è Gesù stesso ad annunciarlo alla 
donna samaritana venuta al pozzo di Giacobbe a prendere dell’acqua (Gv 4,21-24). Il vero 
santuario, conferma Gesù, è d’ora in poi lui stesso, la sua la persona, o secondo un 
linguaggio ancora ebraico, il suo corpo - nel sacramento, questo corpo sono l’ostia e il 
sangue eucaristico (cf. Gv 2,21).  

Per attuare questo passaggio Gesù attraversò la sua passione e la sua morte. I quattro 
vangeli, ripercorrendo con precisione il rito ebraico della pasqua celebrato da Gesù, 
affermano all’unisono che Gesù, il Figlio di Dio e Dio lui stesso, viene celebrato come agnello 
nel sacrifico pasquale della croce. In questo atto, confermato come giusto e quindi capace di 
giustificare i peccatori, da Dio Padre, Gesù non celebra tanto la storica pasqua ebraica, ma 
la rinnova, come vedremo, nelle sue fondamenta teologiche. Alla morte di Gesù come 
agnello sacrificale per il peccato del mondo, seguì la sua risurrezione il terzo giorno. Essa 
va intesa come un riconoscimento da parte di Dio Padre che Gesù è stato obbediente fino 
alla morte, e alla morte di croce (cf. Fil 2,8), cioè è stato fedele alla missione che gli era stata 
assegnata. Per questo ebbe il merito di essere assunto in cielo alla destra del trono di Dio, 
col potere di giudicare i vivi e i morti.  

 

 Nel sacramento eucaristico la teologia della pasqua è dunque centrale, anzi 
ne chiarifica appieno il significato sacramentale. Il fondamento biblico più 

avvolgente e pressante dell’Eucarestia è la pasqua ebraica descritta in Es 12, ma essa va 
completata coi passi evangelici paralleli (Mt 26,17-29; Mc 14,12-16.22 25; Lc 22,14-20). Un 
teologo scrive che «le parole di Cristo che generano l’Eucaristia cristiana [nell’ultima cena, 
ndR] sono come le emergenze di tutta una struttura sotterranea dei vangeli, quella della 
liturgia ebraica in cui sono inserite»33. 

La pasqua ebraica non è perciò la pasqua cristiana. La cena del Signore nella quale fu 
istituita l’Eucarestia è stata rammentata fin dall’età apostolica - ne parla san Paolo in 1Cor 

                                                        
33 L. BOUYER, Eucharestie. Théologie et spiritualité de la prière eucharestique, Desclée, Tournai 1966, 109. 

49. 

50. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 31 

11,23-25 - nella forma di un’agape fraterna, celebrata nel suo nome e nel suo ricordo. Il clima 
che animava il rito era quello della gioia: gioia per la salvezza ricevuta e gioia per l’essere 
un corpo unico nella comunità dei credenti. Vi dominava la coscienza che Cristo era in quel 
momento presente in mezzo a loro. Per questi motivi ben presto la celebrazione eucaristica 
divenne il segno di appartenenza al cristianesimo, come dimostra l’episodio dei discepoli 
di Emmaus narrato da san Luca (Lc 24,13-35). I due discepoli riconobbero nel viaggiatore 
che aveva fatto un pezzo di strada con loro, il Signore Gesù, proprio nel momento in cui 
spiegò la parola di Dio e spezzò il pane dopo averlo benedetto. Oggi diremmo che celebrò 
una «messa» in loro presenza, il che giustifica l’invocazione dei due: «resta con noi, perché 
si fa sera» (Lc 24,29). Nonostante che la celebrazione eucaristica sia anzitutto la memoria 
della morte di Gesù, quindi, essa ne celebra anche la resurrezione e la presenza in mezzo al 
suo popolo per condurlo alla nuova Gerusalemme attraverso la pista/sentiero/strada della 
nostra vita.  

 

 Il pane e il vino, il pasto in comune: i significati molteplici di questi elementi 
antropologici, confluiti nel rito istituito dallo stesso Cristo nell’ultima cena e 

passando soprattutto attraverso la mediazione veterotestamentaria della Haggadah giudaica, il 
banchetto pasquale degli ebrei, ottengono nell’Eucaristia cristiana una ri-simbolizzazione teologica 
che è veramente un unicum: pane e vino sono sacramento del corpo e sangue di Cristo, agnello della 
nuova pasqua (cf. Es 12; 1Cor 5,7-8), nutrimento per il pellegrinaggio cristiano (cf. Es 16,14-18; Gv 
6,48-55 etc.), sacrificio della nuova ed eterna alleanza (cf. Es 24,8; Mc 14,24 etc.), banchetto della 
comunione piena con Dio (cf. Es 24,11; Lc 22,29-30 etc.), dimora di Dio fra gli uomini (cf. Ez 37,27; 
Ap 21,3 etc.). 

Con queste riflessioni siamo al «cuore» del rito dell’Eucaristia: facendo ciò che ha 
fatto Gesù, la Chiesa prende, benedice e distribuisce il pane e il vino che, per l’autorevole 
mandato del Redentore, diventano sacramentale presenza del suo corpo e del suo sangue. 
Il rimando immediato è all’evento della passione di Cristo, come emerge soprattutto dalla 
tradizione paolina: il gesto compiuto da Gesù nell’ultima cena preannunzia la sua morte 
redentrice, così come la nostra celebrazione dell’Eucaristia ne perpetua e attualizza 
l’efficacia salvifica. L’alimento donato al cristiano, sacramento della piena comunione con 
Dio, è il corpo e il sangue di Cristo, offerti anche oggi per la salvezza dell’umanità. È la 
certezza della redenzione operata da Cristo, il «contatto» con il suo amore oblativo, il 
«motore» della vita cristiana, cibo spirituale che rende possibile il terreno pellegrinaggio del 
credente. Quale ricchezza simbolica attraversa il sacramento dell’Eucaristia, rendendolo 
perciò necessario, eccezionale e, a tratti, quasi incomprensibile per noi che pure ogni 
domenica o addirittura ogni giorno lo celebriamo!  

 

51. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 32 

 
 

 

 Se questo è il «cuore pulsante» del sacramento dell’Eucaristia, poi, è 
innegabile che ancor più complessa e ricca diviene la sua comprensione se 

allarghiamo lo sguardo all’intera celebrazione eucaristica. Non è questa la sede per 
dilungarsi in tale approfondimento, ma certo è che dalla piena comprensione e 
partecipazione all’Eucaristia, soprattutto quella domenicale, passa molto della qualità della 
nostra vita cristiana, come singoli e come comunità.  

Lo suggerisce a più riprese il Concilio, sia in riferimento alla liturgia in genere sia, 
soprattutto in riferimento alla celebrazione eucaristia. A tal proposito, sembra utile riportare 
uno dei passaggi più significativi del testo conciliare:  

Perciò la Chiesa si preoccupa vivamente che i fedeli non assistano come estranei o muti 
spettatori a questo mistero di fede, ma che, comprendendolo bene nei suoi riti e nelle sue 
preghiere, partecipino all’azione sacra consapevolmente, piamente e attivamente; siano formati 
dalla parola di Dio; si nutrano alla mensa del corpo del Signore; rendano grazie a Dio; offrendo 
la vittima senza macchia, non soltanto per le mani del sacerdote, ma insieme con lui, imparino ad 
offrire se stessi, e di giorno in giorno, per la mediazione di Cristo, siano perfezionati nell’unità 
con Dio e tra di loro, di modo che Dio sia finalmente tutto in tutti34. 

È, così, facile dedurre quale «impatto» abbia l’Eucaristia sulla vita del cristiano, nella 
Chiesa: l’Eucaristia è sostegno, espressione e «forma» della vita del cristiano e della 
comunità, «contatto» forte e reale tra Cristo, il credente e la Chiesa. 

 

 Tutta questa ricchezza teologica, che da sempre la grande tradizione 
ecclesiale ha riconosciuto all’Eucaristia, fa di tale sacramento, come 

dicevamo, il vertice dell’Iniziazione Cristiana. D’altra parte, è innegabile che, in molti casi, 
la lunga e travagliata storia della riflessione teologica ha accentuato a tratti alcuni aspetti 
piuttosto che altri, spesso trascurando lo spessore antropologico originario degli elementi e 
del rito eucaristici.  

                                                        
34 SC 48. 

52. 

53. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 33 

Così, soprattutto nel Medioevo, si è a volte sottolineata esclusivamente la dimensione 
sacrificale dell’Eucaristia - qui vista come «celebrazione», realtà «dinamica» - 
comprendendo questo sacramento soprattutto come «ripresentazione» quasi 
drammatizzata della passione di Gesù. Accanto a questo, la tradizione medievale, fino alle 
soglie del Vaticano II, ha pure enfatizzato molto la presenza reale di Cristo nell’Eucaristia - 
qui vista come «cosa», realtà «statica» - soffermandosi sul modo in cui questa presenza 
accade - si afferma, soprattutto con Tommaso, la categoria della transustanziazione - e 
permane anche al di fuori della celebrazione, per un culto eucaristico sempre più 
indipendente.  

 

 Sul modo concreto di celebrare e adorare questo sacramento, poi, ci sarebbe 
tanto da dire. La riforma liturgica del Concilio Vaticano II, come 

accennavamo già, ha avuto come perno la categoria di «partecipazione» che, nella prassi 
ecclesiale fino al XX secolo, aveva spesso ceduto il passo ad una celebrazione eucaristica 
spesso incomprensibile da parte dei fedeli e, quindi, poco «partecipata». In questo 
complicato processo, i primordiali significati antropologici e rituali sono stati spesso 
occultati da successive riletture e sovrastrutture. Queste, pur rivelando qualcosa di vero sul 
significato di questo sacramento, ne hanno spesso «monopolizzato» la comprensione, che 
così è diventata parziale e, in alcuni casi, distorta. 

 

 In tale contesto, per una più autentica ricomprensione di questo sacramento 
oggi, sembra utile ed emblematico guardare a due particolari relazioni. Esse 

riguardano precisamente l’Eucaristia come punto di «contatto» tra Cristo, il credente e la 
comunità ecclesiale.  

La prima relazione che vogliamo considerare è quella tra l’Eucaristia e la Chiesa. Se 
per i Padri dei primi secoli questo nesso era evidente, la tradizione successiva ha spesso 
veicolato una concezione «privatistica» dell’Eucaristia - intesa peraltro come «vero» corpo 
di Cristo, a differenza della Chiesa, genericamente designata come corpo «mistico». Oggi, 
riscoprendo la dimensione antropologica del pasto, non possiamo non considerare il legame 
vitale tra la Chiesa e l’Eucaristia: la cena del Signore è il luogo in cui la comunità ecclesiale si 
raduna, si manifesta, si realizza, come avviene negli altri pasti «umani».  

La seconda relazione da cui ripartire è quella tra l’Eucaristia e la Penitenza. Il 
magistero, ancor oggi, raccomanda di accostarsi alla comunione eucaristica «in stato di 
grazia», liberati dal peccato mortale con la penitenza sacramentale; questa, dopo Tommaso, 
è condizione affinché la comunione eucaristica sia spiritualis manducatio, cioè produca il suo 
effetto di grazia, l’unione del credente a Cristo con la fede e la carità. A partire da questa 
pur valida intuizione, tuttavia, si è sempre più sviluppata la concezione tipicamente 
giansenista dell’Eucaristia come «premio per i perfetti», dimenticando che essa è anzitutto 
cibus viatorum, «un generoso rimedio e un alimento per i deboli»35. Oggi, alla luce delle più 
recenti acquisizioni magisteriali36 e recuperando il registro antropologico del pane e del vino, 
sembra possibile e necessario rivedere anche questo rapporto.  

                                                        
35 FRANCESCO, Esortazione apostolica «Evangelii gaudium», n. 47. 
36 Cf. A. GRILLO, Le cose nuove di «Amoris lætitia», Cittadella editrice, Assisi 2016, 61-68. 

54. 

55. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 34 

 

 Qual è, dunque, il significato teologico del sacramento dell’eucaristia 
nell’Iniziazione Cristiana? Quale particolare e insostituibile «incontro» tra il 

mistero e la vita esso esprime e realizza?  

Alla luce di queste sintetiche riflessioni e a partire dal suo sfondo antropologico e rituale,  
l’Eucaristia sembra comprensibile essenzialmente a partire dalle categorie antropologiche di alimento 
e comunione: sacramento del corpo e sangue di Cristo, offerti per la nostra salvezza sulla croce, 
l’Eucaristia è il cibo con cui il Signore sostiene il nostro pellegrinaggio verso la patria, facendo 
scorrere nelle nostre vene la «logica» trasfigurante dell’offerta e del dono; al tempo stesso, l’Eucaristia 
è la mensa fraterna in cui il Cristo crocifisso, morto e risorto ci ammette alla comunione con Dio e 
cementa in se stesso la comunione tra di noi, nel suo vero corpo che è la Chiesa. 

 

Per una visione sintetica dei tre sacramenti dell’iniziazione 

 Abbiamo delineato a grandi linee i tratti tipici di ciascuno dei tre sacramenti 
dell’Iniziazione Cristiana, visti nel loro intrinseco legame come espressione 

poliedrica di un’unica immensa e inestimabile realtà: l’«addentrarsi» del credente nella vita 
di Cristo e della Chiesa. Possiamo concludere queste riflessioni riportando tre citazioni 
sintetiche, a mo’ di flash, coerenti con l’approccio qui proposto e impiegato.  

La prima citazione è di Tertulliano, un autore del II-III secolo, che descrive in questi 
termini i tre sacramenti dell’Iniziazione Cristiana: 

Viene lavata la carne, perché l’anima sia liberata da ogni macchia; viene unta la carne 
perché l’anima sia consacrata; viene segnata la carne, perché anche l’anima sia rinvigorita; la 
carne è adombrata dall’imposizione delle mani, perché anche l’anima sia illuminata dallo Spirito; 
la carne si pasce del corpo e del sangue di Cristo, perché anche l’anima si nutra abbondantemente 
di Dio37. 

La seconda citazione proviene, invece, dal grande Agostino, vissuto nel IV-V secolo: 
Così anche voi prima siete stati come macinati con l’umiliazione del digiuno e col 

sacramento dell’esorcismo. Poi c’è stato il battesimo e siete stati come impastati con l’acqua per 
prendere la forma del pane. Ma ancora non si ha il pane se non c’è il fuoco. E che cosa esprime il 
fuoco, cioè l’unzione dell’olio? Infatti l’olio, che è alimento per il fuoco, è il segno sacramentale 
dello Spirito Santo38. 

Per ultima, la citazione di un noto teologo contemporaneo, che rilegge il legame tra i 
tre sacramenti dell’iniziazione con questa sintetica ed efficace espressione: «Nella Chiesa si 
entra essendo lavati nel battesimo, profumati nella cresima, nutriti nell’eucaristia»39.  

 

 

 Ovviamente si tratta solo di proposte ermeneutiche, con i loro limiti e i loro 
pregi. Tuttavia, proprio queste essenziali «pennellate teologiche», vetera et 

nova, potrebbero essere per noi un buon punto di partenza per proporre una catechesi sul 
senso profondo dei sacramenti dell’Iniziazione Cristiana nella vita di un giovane del XXI 

                                                        
37 TERTULLIANO, De resurrectione mortuorum, VIII, 3: CCL, 2, 931 [corsivo nostro]. 
38 AGOSTINO, Sermone 227, 1: NBA 32/1, 387 [corsivo nostro]. 
39 A. GRILLO, Riti che educano, Cittadella, Assisi 2012, 55 [corsivo nostro]. 

56. 

57. 

58. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 35 

secolo. Esse ci indicano senz’altro una strada, insegnandoci che non esiste alcun abisso tra 
l’evento unico di Cristo e la nostra vita.  

Quella che sembra un’incolmabile distanza storica e, per così dire, «ontologica», è 
superata in modo straordinario nell’ordinarietà del rito. Questa verità, che è tale per tutte le 
azioni rituali della Chiesa, è altrettanto valida per l’Iniziazione Cristiana: in questo 
complesso e affascinante itinerario, il mistero di Dio riempie e avvolge l’esistenza del 
credente, realizzando quel primo e indimenticabile «contatto» tra Cristo, il credente e la 
Chiesa, che è poi il senso e il fine di tutta la vita cristiana. 

 

 
3. Il sacramento della Riconciliazione 

 
 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 36 

 A margine delle nostre considerazioni sul cammino di Iniziazione Cristiana, 
infine, sembra opportuno riservare un certo spazio alla trattazione di un 

altro sacramento: la Riconciliazione. La teologia contemporanea tende oggi a parlare di 
«quarto sacramento», con un’espressione che ha il merito di indicare due sue importanti 
caratteristiche, rispetto al cammino iniziatico: prossimità e distanza. «Prossimità» poiché, in 
quanto «quarto» sacramento, la riconciliazione è fra i restanti quattro quello 
cronologicamente più vicino, almeno nella prassi pastorale, ai sacramenti dell’Iniziazione 
Cristiana. D’altra parte, l’aggettivo «quarto» esprime anche un’importante «distanza»: la 
riconciliazione è il «quarto» sacramento poiché, pur sfiorando il cammino di iniziazione, 
non fa tuttavia parte di quel primo «addentrarsi» del credente nel mistero di Cristo e della 
Chiesa.  

Questo dato, se confrontato con la più diffusa prassi ecclesiale, potrebbe lasciarci 
perplessi: in Italia, e non solo, la prima celebrazione del quarto sacramento di solito segue 
il Battesimo e precede Eucaristia e Confermazione, collocandosi così al centro del cammino 
iniziatico, tanto da dare l’impressione di esserne parte integrante o, addirittura, il «perno».  

Tuttavia, anche in questo caso, il confronto con la teologia e la tradizione ci aiutano a 
restituire il giusto posto ad ogni cosa. Se la variabile «pastorale», per così dire, ha fatto 
propendere la comunità ecclesiale verso un’anticipazione di tale sacramento, le varianti 
teologica e tradizionale sembrano condurci in un’altra direzione. Partiamo dalla tradizione 
che, perlomeno nella Chiesa delle origini e fino al medioevo, lascia trasparire una 
comprensione di questo sacramento molto diversa da quella attuale - su cui ci soffermeremo 
ampiamente nelle prossime righe - che ne riserva la celebrazione in rare e precise circostanze 
della vita di un cristiano adulto, che ha ormai concluso il cammino di iniziazione. Anche a 
partire dai dati tradizionali, poi, la riflessione teologica e magisteriale ha offerto ed offre 
tuttora numerose conferme in tal senso; esse, in fondo, esigono una ricollocazione anche 
«temporale» di tale sacramento rispetto al cammino di Iniziazione Cristiana. Per tali ragioni, 
qui appena accennate, sembra corretto parlare di «quarto sacramento». 

 

 In questa sede, tuttavia, è importante chiedersi per quali ragioni è avvenuto 
tale «slittamento» nella prima celebrazione di questo sacramento. Anche 

dietro a scelte «pastorali», in effetti, si cela sempre una precisa comprensione teologica del 
sacramento. In effetti, è cambiata molto, nella storia della Chiesa, la comprensione di questo 
sacramento rispetto al mistero di Dio e all’esistenza cristiana. Così, di pari passo, più volte 
sono mutate le forme, gli spazi, i tempi in cui questo sacramento è stato celebrato.  

Parallelamente, molti sono stati i nomi impiegati nel corso del tempo per riferirsi al 
quarto sacramento, tutti portavoce di una sua particolare comprensione teologica. Si tratta 
di aspetti tutti veri e tra loro complementari; questa verità, tuttavia, non ci esime dal cercare 
di individuare oggi, tra tutti i nomi e le espressioni possibili, quello che meglio esprima il 
suo significato autentico, in relazione alla sensibilità contemporanea.  

 

 Partiamo da una lunga ma sintetica citazione magisteriale, che ci aiuta a 
comprendere quanta ricchezza teologica è sottesa al quarto sacramento, 

celata dietro ad una rassegna dei tanti termini impiegati per indicarlo nella storia e ancora 
oggi. 

59. 

60. 

61. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 37 

È chiamato sacramento della conversione poiché realizza sacramentalmente l’appello di 
Gesù alla conversione, il cammino di ritorno al Padre da cui ci si è allontanati con il peccato. È 
chiamato sacramento della penitenza poiché consacra un cammino personale ed ecclesiale di 
conversione, di pentimento e di soddisfazione del cristiano peccatore. È chiamato sacramento della 
confessione poiché l’accusa, la confessione dei peccati davanti al sacerdote è un elemento 
essenziale di questo sacramento. In un senso profondo esso è anche una “confessione”, 
riconoscimento e lode della santità di Dio e della sua misericordia verso l’uomo peccatore. È 
chiamato sacramento del perdono poiché, attraverso l’assoluzione sacramentale del sacerdote, Dio 
accorda al penitente “il perdono e la pace”. È chiamato sacramento della riconciliazione perché dona 
al peccatore l’amore di Dio che riconcilia: “Lasciatevi riconciliare con Dio” (2Cor 5,20). Colui che 
vive dell’amore misericordioso di Dio è pronto a rispondere all’invito del Signore: “Va’ prima a 
riconciliarti con il tuo fratello” (Mt 5,24)40. 

Per operare una scelta «terminologica» - che, ovviamente, non si limita al puro 
aspetto linguistico - occorre, quindi, soffermarsi sul significato teologico del quarto 
sacramento, cercando di far emergere la sua peculiarità e il suo significato autentico; come 
per i sacramenti dell’iniziazione, faremo questo percorso partendo dalle evidenze del rito, 
in cui il divino entra in contatto con l’umano e l’evento di grazia interseca l’esistenza 
dell’uomo. Ci chiediamo, in definitiva: quale particolare contatto tra l’uomo, Dio e la Chiesa 
avviene in questo sacramento? 

 

 La riforma dei riti, auspicata dal Vaticano II41, negli anni postconciliari ha 
avuto i suoi effetti anche sul quarto sacramento. L’attuale Rito della penitenza 

- in vigore dal 1973 e approvato, nella sua versione italiana, nel 1974 - sembra porre l’accento 
sull’assoluzione che, non a caso, rimane l’unica sequenza rituale indispensabile per la valida 
celebrazione di questo sacramento in pericolo di morte. Si tratta, in particolare, delle parole 
pronunciate dal vescovo o dal presbitero, unici ministri di questo sacramento: «Io ti assolvo 
dai tuoi peccati, nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo».  

Questa formula rituale, nella celebrazione ordinaria del quarto sacramento, conclude 
la più lunga e ricca formula di assoluzione, che pertanto rappresenterà il nostro punto di 
partenza per una sua retta comprensione. La riportiamo qui per intero nella sua versione 
italiana ufficiale: 

Dio, Padre di misericordia, che ha riconciliato a sé il mondo nella morte e risurrezione 
del suo Figlio, e ha effuso lo Spirito Santo per la remissione dei peccati, ti conceda, mediante il 
ministero della Chiesa, il perdono e la pace. E io ti assolvo dai tuoi peccati nel nome del Padre e 
del Figlio e dello Spirito Santo.  

Queste parole, quasi al termine del rito della Penitenza, vengono pronunciate con le 
mani - o almeno la destra - stese sul capo del penitente. Gesti e parole che, se confrontati con gli 
altri sacramenti, ci riportano immediatamente alla realtà della discesa dello Spirito paràclito, 
Spirito di perdono e di pace, qui effuso in particolare per la remissione dei peccati.  

 

                                                        
40 CCC 1423-1424. 
41 Cf. SC 72. 

62. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 38 

 
 

 A livello puramente antropologico, il penitente è un uomo che, schiacciato da una 
colpa commessa e di cui è sinceramente pentito e chiede perdono, viene riabilitato, 

rialzato, rimesso nelle condizioni di ripartire. Il confronto con qualunque esperienza soltanto 
«umana» in tal senso può farci comprendere immediatamente cosa opera la grazia in questo 
sacramento. Pensiamo alla nostra esperienza associativa: quante riconciliazioni sembrano a 
volte necessarie per vivere i nostri itinerari scout… con se stessi, con gli altri, con la natura, 
con Dio! Una mancata riconciliazione, in ogni caso, acuisce le tensioni, appesantisce il cuore, 
indebolisce persino le forze fisiche, fino quasi ad impedire il cammino comune. 

Questa realtà umana della riconciliazione, quindi, viene intimamente illuminata 
dall’esperienza di fede attestata dalla Scrittura. Tutta la rivelazione veterotestamentaria, in 
fondo, è percorsa dal filo rosso della colpa e del perdono: da una parte il peccato di Israele, 
in special modo l’idolatria, con tutte le sue conseguenze concrete nella vita personale e 
comunitaria; dall’altra parte la misericordia del Dio eterno fedele, che getta dietro le spalle 
i misfatti commessi e le infedeltà subite, rinnovando più e più volte l’alleanza di amore con 
il popolo che si è scelto.  

Chi rinnova in modo definitivo tale alleanza, operando in se stesso la piena 
riconciliazione tra Dio e l’uomo, è Gesù, mediante il mistero pasquale della sua morte e 
risurrezione, come attesta la rivelazione neotestamentaria. In tal senso, i testi biblici proposti 
nel rito della Penitenza, tratti sia dall’Antico che dal Nuovo Testamento, sono molto 
significativi. Dall’Antico Testamento vengono Is 53,4-6, profezia del servo sofferente che 
offre se stesso in espiazione dei peccati di tutti, insieme all’invito alla purificazione e al 
cambiamento di Ez 11,19-20; dai Vangeli, l’invito al perdono e all’amore fraterno di Mt 6,14-
15 e Lc 6,31-38, l’invito alla conversione di Mc 1,14-15, la parabola della pecora smarrita di 

63. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 39 

Lc 15,1-7, il mandato di rimettere i peccati in Gv 20,19-23; dagli altri testi del Nuovo 
Testamento, infine, provengono i significativi passaggi sul senso del peccato, dell’amore di 
Dio, della riconciliazione in Efesini, Colossesi, Romani e nella prima lettera di Giovanni.  

 

 La realtà tutta umana della riconciliazione e del perdono, alla luce della 
rivelazione biblica di cui sono intrisi le parole e i gesti rituali, subisce quindi 

nella celebrazione della Riconciliazione una profonda ri-simbolizzazione sacramentale: nel 
sacramento, la «fonte» da cui sgorga questo Spirito di perdono è Dio, «Padre di misericordia», che in 
qualche modo qui rinnova quella riconciliazione universale realizzata definitivamente nel mistero 
pasquale di Cristo.  

La grazia del quarto sacramento è quindi opus Trinitatis, dono di grazia del Dio Padre 
e Figlio e Spirito Santo; in continuità con i sacramenti dell’iniziazione, anche in questo caso, 
per l’azione del Padre nello Spirito Santo, mediante il ministero ecclesiale, il cristiano è così 
rimesso in contatto con Dio, immerso nuovamente nel mistero di morte e risurrezione di 
Cristo. In questo senso è corretto parlare di sacramento del «perdono»: la grazia divina cancella 
i peccati, manifestando la mano tesa di Dio verso il cristiano che vuole tornare a lui.  

Ecco, quindi, il legame del quarto sacramento con l’iniziazione: se Battesimo-
Confermazione-Eucaristia rappresentano i tre «aspetti» del primo contatto tra Cristo, il 
credente e la Chiesa, la riconciliazione recupera tale prima «immersione» del credente in 
Dio, rinnova questo indimenticabile contatto, vivifica la grazia del primo rigenerante 
incontro.  

 

 Ovviamente, un incontro esige che ci siano due parti in causa: se ciò che 
abbiamo affermato sul perdono vale ex parte Dei, è anche importante che ci 

siano ex parte subiecti, cioè da parte del penitente, le disposizioni e gli atti necessari perché 
ciò avvenga. È ciò che la teologia tradizionale chiama «atti del penitente» e che costituisce 
la «materia» del quarto sacramento. Senza perdere di vista il modello antropologico, 
potremmo affermare che occorre la piena disposizione da parte del cristiano a vivere questo 
incontro, a rinnovare nel sacramento tale alleanza con Cristo e la Chiesa. Per queste ragioni, 
quindi, la teologia contemporanea preferisce parlare di sacramento della «riconciliazione», 
intesa come rinnovato «incontro»42 tra il cristiano, Cristo e la Chiesa. 

Ramos-Regidor ritiene questa prospettiva più valida rispetto al modello giudiziale, al 
quale non riescono a dare maggiore plausibilità neppure i tentativi di rileggere in chiave biblica 
il tema del giudizio e l’indole giudiziale del sacramento della penitenza. Il dato biblico e storico 
mette in evidenza piuttosto il riferimento all’evento pasquale come fonte della remissione dei 
peccati e il convergere nella celebrazione ecclesiale del duplice movimento della conversione del 
peccatore e della sua riconciliazione con Dio e con la Chiesa43. 

Il riferimento di questo teologo è al modello del «giudizio», a cui più volte la teologia, 
soprattutto quella scolastica e tridentina, ha fatto ricorso per spiegare il senso del quarto 
sacramento. Tale scelta ha condizionato fino ad oggi la sua comprensione, esplicitandosi in 
una prassi spesso molto «severa» della sua celebrazione - o «amministrazione», come si 
usava dire fino a qualche decennio fa. L’assoluzione era così vista come un atto giudiziale, 
                                                        
42 Cf. E. SCHILLEBEECKX, Cristo sacramento dell’incontro con Dio, Paoline, Roma 1962. 
43 M. NARDELLO (ed.), La Riconciliazione e il suo Sacramento, ATI, Roma 2015, in 
http://www.teologia.it/index.php/pubblicazioni/libri-digitali, 35. 

64. 

65. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 40 

il cui il sacerdote incarnava la persona del giudice, prefigurando in qualche modo la realtà 
temuta e incontrovertibile del giudizio escatologico universale.  

Molto più importanti erano poi, come in un tribunale, i cosiddetti «atti del penitente»: 
la contrizione per il peccato commesso, a cui fa seguito la confessione o accusa dei peccati e 
la soddisfazione imposta dal confessore; quest’ultima, in particolare, sarebbe assimilabile 
alla pena inflitta al colpevole per espiare la sua colpa. Sarebbero questi i tratti salienti del 
sacramento della «confessione».  

Molti teologi e pastori, oggi, vedono proprio nell’esasperazione di questo modello 
giudiziale il motivo della crisi del sacramento della riconciliazione, che avrebbe impedito o 
perlomeno reso difficile per molti l’accesso a questo nuovo incontro tra Dio e l’uomo. Con 
Grillo, tuttavia, possiamo affermare che 

il processo rituale non è anzitutto un processo giudiziario, bensì l’incontro di una parola 
di perdono - che Dio pronuncia per bocca del suo ministro - con la risposta invisibile (pentimento) 
e visibile (confessione e penitenza) dell’uomo44. 

Questo «incontro» è ciò che potremmo quindi definire con il nome di 
«riconciliazione», termine che ci permette di tenere in debita considerazione anche la 
mediazione ecclesiale. Si tratta di un aspetto importante, se consideriamo anche il fatto che per 
molti secoli nella storia della Chiesa questo sacramento non veniva celebrato in forma 
individuale, uso che invece è invalso nella prassi a partire dal medioevo, fino a diventare 
praticamente esclusivo. Il cristiano, in realtà, è incorporato a Cristo e alla chiesa in virtù del 
percorso d’iniziazione, per cui in riferimento alla vita cristiana in tutti i suoi aspetti bisogna 
sempre considerare questa duplice prospettiva personale e comunitaria. 

 

 Un’altra questione importante si pone, infine, se guardiamo agli altri nomi 
con cui questo sacramento viene comunemente designato: sacramento della 

«conversione» e sacramento della «penitenza». Seppur nella diversità terminologica, la realtà 
sottesa a queste espressioni sembra essere assimilabile: la penitenza, in fondo, non è altro 
che quella purificazione necessaria affinché il cammino di conversione si realizzi.  

Queste nozioni sono senz’altro applicabili al quarto sacramento, ma ci introducono 
anche in una questione più complessa: il rapporto tra questo sacramento e l’Iniziazione 
Cristiana. In effetti, stando alle testimonianze bibliche e patristiche, è ai sacramenti del 
Battesimo e dell’Eucaristia che la Chiesa ha da sempre riconosciuto il «potere» di rimettere 
i peccati. Su questo aspetto ci siamo già soffermati nella riflessione sui sacramenti 
dell’iniziazione. Tutto il cammino iniziatico ha un sapore di penitenza e conversione, 
dimensioni che accompagnano il battezzato sino alla fine della vita, pur senza farlo cadere 
in una visione pessimistica dell’esistenza cristiana.  

In questa sede, però, ci chiediamo quale sia a questo punto la peculiarità del quarto 
sacramento rispetto agli altri due appena citati. A ben vedere, 

la vita cristiana è dunque segnata da questi due grandi sacramenti, Battesimo ed 
Eucaristia, che celebrano il “lasciarsi riconciliare” dell’uomo con Dio da parte di Dio. […] Se però 
il cristiano cade nel peccato grave, mette cioè a rischio la sua appartenenza al corpo di Cristo che 
è la Chiesa, […] allora il Battesimo e l’Eucaristia conoscono una grave crisi. A tale crisi rimedia 
un altro sacramento, il sacramento della Penitenza, che ha lo scopo di realizzare la “pace con Dio” 

                                                        
44 GRILLO, Riti che educano…, cit., 95. 

66. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 41 

attraverso la “pace con la Chiesa”, riabilitando il soggetto  cristiano all’esercizio del proprio 
battesimo nella comunione eucaristica45. 

Ecco delineato, in poche battute, il legame teologico del quarto sacramento con il 
percorso di Iniziazione Cristiana e, al tempo stesso, la sua peculiarità. A partire da questa 
citazione, potremmo addirittura rovesciare il rapporto tra sacramenti dell’iniziazione e 
quarto sacramento, rispetto a come viene comunemente inteso. Come già accennavamo 
all’inizio, infatti, dalla più diffusa prassi pastorale contemporanea traspare quasi una sorta 
di «propedeuticità» della riconciliazione rispetto alla Cresima e all’Eucaristia. In realtà, a 
ben vedere, sembrerebbe più corretto affermare il contrario. Infatti, se l’iniziazione è la 
«forma» di tutta la vita cristiana, intrisa di penitenza e riconciliazione, potremmo dire che 
costituisce essa stessa una sorta di «preparazione» a quella celebrazione «solenne» della 
riconciliazione con Dio e della sua misericordia che è il quarto sacramento. È quindi vivendo 
un autentico percorso di iniziazione, cioè di graduale «ingresso» nella Chiesa e in Dio, che 
ci si prepara a vivere e celebrare in modo «straordinario» il sacramento della 
Riconciliazione. Solo in una vita cristiana costantemente «informata» e plasmata dai 
sacramenti dell’iniziazione, che si esprime poi in una sempre più profonda e sentita confessio 
fidei, si può avvertire, sub contrario, la propria distanza da Dio e dalla comunità ecclesiale, 
da cui scaturisce quella confessione della colpa richiesta per la celebrazione del quarto 
sacramento. La stessa qualifica di «quarto sacramento», impiegata oggi dai teologi per 
indicare la riconciliazione, risulta in tal senso davvero efficace ed eloquente. 

 

 Ferme restando queste importanti acquisizioni, quindi, la teologia oggi 
riflette su quali siano le conseguenze «pratiche» di tutto ciò rispetto alla 

celebrazione oggi di questo sacramento. Quel che è certo, in ogni caso, è che appare riduttivo 
e fuorviante considerare la celebrazione del quarto sacramento solo come ordinario 
«lasciapassare» per l’accesso alla comunione eucaristica.  

Il quarto sacramento ha una sua particolare dignità, ben espressa dalla 
«straordinarietà» - che non significa sic et simpliciter «rarità» - della sua celebrazione rituale.  
Tutto ciò esige perlomeno che sia celebrato con cura, negli spazi, nei tempi e nelle modalità 
suoi propri, evitando ogni superficialità o sciatteria e ogni indebita sovrapposizione, sia 
teorica che pratica, con la celebrazione di altri sacramenti.  

Così afferma papa Francesco indicendo il Giubileo straordinario della Misericordia: 
Tante persone si stanno riavvicinando al sacramento della Riconciliazione e tra questi 

molti giovani, che in tale esperienza ritrovano spesso il cammino per ritornare al Signore, per 
vivere un momento di intensa preghiera e riscoprire il senso della propria vita. Poniamo di nuovo 
al centro con convinzione il sacramento della Riconciliazione, perché permette di toccare con 
mano la grandezza della misericordia46. 

Ciò che stiamo vivendo a livello ecclesiale, stando alle parole del papa, ci provoca a 
riscoprire il significato autentico del quarto sacramento, alla luce della riflessione qui 
brevemente tracciata e degli altri testi magisteriali che ampiamente ne parlano; la sua 
celebrazione potrà così diventare realmente l’occasione per vivere quel nuovo e 

                                                        
45 Ibidem, 92-93. 
46 FRANCESCO, Misericordiæ vultus 17. 

67. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 42 

«straordinario» contatto tra il credente, Cristo e la Chiesa che nel sacramento della 
riconciliazione è simbolizzato e realizzato.  

Il cammino iniziatico, «forma» fondamentale dell’esistenza cristiana, non potrà che 
uscirne rinnovato e rilanciato, per una vita sempre più impregnata del mistero di Dio, 
all’interno della comunità ecclesiale. 

 

 
TERZO CAPITOLO 

INIZIAZIONE CRISTIANA E SCAUTISMO 
 

Il capitolo precedente ci ha fatto cogliere efficacemente che la fede e la vita 
cristiana hanno una dimensione iniziatica. A noi preme sottolinearlo in 

questo luogo perché in tal modo viene mirabilmente messa in luce la profonda affinità che 
lega il cammino di maturazione della fede e la proposta educativa dello scautismo: entrambi 
prevedono un itinerario di iniziazione. 

68. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 43 

Questa scoperta si rivela preziosa perché sembra suggerirci che lo scautismo stesso, 
se vissuto autenticamente, è e rappresenta “un cammino educativo alla fede matura” 
(suonava, infatti, così il titolo del terzo capitolo del Progetto Unitario di Catechesi [PUC] del 
198347, che non ha perso la sua attualità!). Sono parole che riecheggiano quanto Giovanni 
Paolo II ebbe a dire ai rover e alle scolte alla Route dei Piani di Pezza nel 1986: «Vi auguro 
che questa splendida metodologia dello scautismo vi aiuti ad essere più pienamente 
cristiani»48. 

 

 È vero che – come ci è stato ricordato nelle pagine precedenti – non si deve 
correre il rischio di «confondere l’impianto iniziatico della proposta scout 

con l’Iniziazione Cristiana, come pure confondere quest’ultima col primo» (n. 22). Ma pur 
nella distinzione dei due impianti, che non deve trasformarsi in separazione, non si deve 
mai dimenticare la feconda integrazione che è sempre necessario coltivare tra l’uno e l’altro 
perché lo scoutismo brilli di tutta la sua efficacia e la fede cristiana sia realmente incarnata 
nelle pieghe della storia. 

Compito di queste pagine, quindi, dopo una rapida ripresa di quanto già nelle pagine 
del Progetto Unitario di Catechesi l’AGESCI ha sottolineato al riguardo del rapporto tra 
Iniziazione Cristiana e scautismo, sarà quello di offrire qualche semplice nota per 
apprezzare e valorizzare sempre più l’impianto iniziatico dello scautismo. 

Senza la pretesa di soffermarsi a ripercorrere tutta la ricchezza del metodo, sarà 
sufficiente qualche rapido cenno per evocare alla mente e al cuore dei capi la forza che lo 
scoutismo ha nell’iniziare alla vita. Lo abbiamo sperimentato innumerevoli volte, sia nei 
nostri vissuti personali sia nella contemplazione ammirata di ciò che accadeva e accade e 
accadrà nella vita dei bambini, dei ragazzi e dei giovani affidati alle nostre cure educative. 

 

1. Uno sguardo al PUC 

 
 

 La strada che stiamo cercando di tracciare nelle pagine di questo documento 
aveva già guidato i pensieri e la penna di chi, 35 anni fa, ha elaborato quel 

preziosissimo strumento che è il Progetto Unitario di Catechesi, un testo importantissimo nella 
storia dell’AGESCI, non solo come traccia di ciò che nel passato si è realizzato, ma come 
scrigno prezioso dal quale attingere ancora indicazioni preziosissime per la nostra proposta 
educativa. 

                                                        
47 Progetto Unitario di Catechesi. Dalla promessa alla partenza (d’ora in poi si scriverà solo PUC), p. 77. L’edizione 
del PUC che si cita in queste pagine è quella del 2005, nella quale è stata aggiunta una postfazione a cura di 
Jean Paul Lieggi (pp. 265-275) per mettere in evidenza il profondo legame tra il PUC e il Sentiero Fede, 
pubblicato nel 1997, pur nella novità di alcune scelte compiute con questo secondo documento, ulteriore tappa 
miliare nella consapevolezza e nella progettazione dell’educazione alla fede in AGESCI. Inoltre la postfazione 
da’ conto di tre note pastorali della Chiesa Italiana dedicate al tema dell’Iniziazione Cristiana, negli anni 1997, 
1999 e 2003. Considerando lo scopo di questo documento, si raccomanda vivamente la lettura della 
postfazione, ed in particolare delle ultime pagine dedicate alle note pastorali del Consiglio Permanente della 
CEI. 
48 Discorso di Giovanni Paolo II ai rover e alle scolte dell’AGESCI, Piani di Pezza (AQ), 9 agosto 1986 

69. 

70. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 44 

Presentando il Sentiero Fede, nel 1997, i Presidenti del Comitato Centrale e l’Assistente 
Ecclesiastico nazionale scrivevano che con il Progetto Unitario di Catechesi «la Comunità capi 
veniva chiamata alla responsabilità dell’iniziazione cristiana dei ragazzi e dei giovani, 
mentre tutta l’Associazione, in ciascuna delle sue branche, riceveva un forte impulso a 
crescere nell’ascolto della Parola, nell’esercizio del sacerdozio battesimale e nella 
edificazione del Regno di Dio» (pp. 7-8). 

 

 

 
 

 Sentendo ancor più forte oggi, per il mandato che la Chiesa ci affida e per il 
contributo che si attende dalla nostra Associazione, questa “chiamata alla 

responsabilità dell’iniziazione cristiana”, è urgente tornare a riappropriarsi, in qualche 
modo, del Progetto Unitario di Catechesi e delle scelte che lo hanno segnato. È vero che sono 
passati tanti anni dalla sua consegna all’Associazione (1983) e, quindi, ovviamente, porta 
con sé qualcosa di “vecchio”. Ma è pur vero che merita di essere ripreso tra le mani e di 
essere letto e studiato dai capi perché offre ancora la conoscenza di alcuni contenuti e 
l’indicazione di alcune attenzioni concrete che sono sempre “nuove”, sia nello scautismo 
che nella comunità cristiana. 

71. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 45 

Del resto, anche Gesù – se non è irrispettoso accostare a quanto detto un’illuminante 
parola del Maestro – ci ha insegnato che «ogni scriba, divenuto discepolo del Regno dei cieli, 
è simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose antiche» (Mt 13,52). 

 

L’articolazione dei capitoli del PUC 

 Da “padroni di casa” del PUC, quindi, ritengo che sia utile ricordare la 
suddivisione dei contenuti di quel testo. Dopo un capitolo introduttivo in 

cui si presentavano obiettivi, metodo e destinatari del documento (il cap. 1), seguivano due 
capitoli che erano intitolati – rispettivamente – “Iniziazione cristiana: la proposta della 
Chiesa” (il cap. 2) e “Lo Scautismo: un cammino educativo alla fede matura” (il cap. 3)49. 

Non sarà difficile riconoscere nella struttura del PUC, la stessa struttura che anima il 
presente documento. Infatti, il secondo capitolo è stato dedicato a presentare “l’Iniziazione 
cristiana e i suoi sacramenti”, mentre ora il presente capitolo vuole soffermarsi a presentare 
lo scautismo e, in particolare, la sua dimensione iniziatica. 

 

 Ma prima di addentrarci in questa presentazione, è importante riprendere 
velocemente qualche passaggio dei due capitoli del PUC sopra richiamati. 

In particolare, nella premessa del secondo capitolo dedicato a presentare l’iniziazione 
cristiana si legge: 

La prospettiva nella quale la Chiesa si pone è quella dell’Iniziazione Cristiana. La 
Chiesa, cioè, offre un insieme di conoscenze, esperienze, attività per «iniziare» ossia per 
introdurre all’esperienza della fede e della prassi ecclesiale. L’iniziazione è in altri termini 
«un cammino di fede e di conversione con lui l’uomo, mosso dall’annuncio della buona 
novella, viene gradualmente introdotto nel mistero di Cristo e della Chiesa» 
(Evangelizzazione e Sacramenti, n. 84). […] 

È chiaro che il termine «iniziazione» mentre significa e sottolinea la parte 
dell’uomo che si avvicina a Dio, non vuole oscurare la iniziativa stessa di Dio: l’uomo si 
trova sempre di fronte al dono di Dio gratuito e inaspettato, e ha soltanto da capirlo, da 
accoglierlo e da rispondervi secondo una sua scelta motivata. 

Tutto ciò che si dice in questo capitolo è la ricerca dei mezzi migliori e delle 
condizioni necessarie per accorgersi del dono di Dio, per comprenderlo e vederlo come 
utile e rispondente alle più vere attese dell’uomo, e quindi per decidersi ed accettarlo 
completamente. 

L’AGESCI, attenta a quanto matura nella Chiesa, elabora il suo Progetto Unitario 
di Catechesi in questa prospettiva di Iniziazione Cristiana, tenendo conto sia del cammino 
educativo dei suoi membri sia della realtà concreta culturale e religiosa in cui opera. 
L’AGESCI intende aiutare i ragazzi e i giovani ad accorgersi del meraviglioso dono di Dio 
e a comprenderlo come la più esaustiva avventura che viene loro offerta.50 

                                                        
49 È superfluo precisare che si raccomanda vivamente la lettura di questi due capitoli e dei preziosissimi 7 
allegati (dall’allegato A all’allegato G) che arricchiscono il capitolo 2 (cf. le pp. 60-75) e che trattano, 
rispettivamente, di: A) Il termine «iniziazione»: origine e significato; B) Che cosa è il «Rito di Iniziazione 
Cristiana degli Adulti» (RICA); C) Il contenuto essenziale della catechesi; D) La Bibbia nell’iniziazione 
cristiana; E) La celebrazione cristiana; F) Prassi cristiana e formazione morale; G) La missione profetica, 
sacerdotale e regale del cristiano. 
50 PUC, nn. 27-28, pp. 49-50. Qui sono citate solo alcune frasi della “premessa”. Nelle pagine successive del 
PUC si descrive molto bene cos’è l’iniziazione e, soprattutto, qual è “la pedagogia dell’iniziazione” (pp. 52-
57). Cogliere il cuore e lo spirito di questa pedagogia è essenziale, non solo per chi deve proporre itinerari 

72. 

73. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 46 

È in forza di questa volontà che le pagine del PUC dichiarano con ferma convinzione 
una delle scelte dei capi e degli assistenti ecclesiastici dell’Associazione: «L’AGESCI si 
impegna per un itinerario di iniziazione cristiana lungo tutto l’arco dell’età evolutiva dalla 
Promessa del bambino alla Partenza del giovane» (p. 58). Ed è questa scelta che oggi viene 
rinnovata con rinnovata consapevolezza. 

 

Una prima indicazione concreta 

 Dalla lettura di queste prime pagine del PUC scaturisce una prima 
indicazione concreta per quei gruppi a cui è affidato il compito di iniziare 

alla vita cristiana i fanciulli e i ragazzi.  

La prima domanda che, infatti, i capi si pongono è la seguente: che cosa dobbiamo 
fare ora? Cosa ci viene chiesto per ideare, progettare, offrire e verificare specifici itinerari di 
iniziazione cristiana ai nostri ragazzi? 

Basta rileggere il testo del PUC or ora citato per rispondere con facilità a questa 
domanda: non si deve fare nient’altro, se non ciò che ogni Comunità capi e ogni staff 
dovrebbe fare in ogni Gruppo scout per rispondere fedelmente al mandato di educare alla 
fede i lupetti e le coccinelle, gli esploratori e le guide, i novizi e le novizie, i rover e le scolte! 
Non si deve far altro, se non quello che tutti i Gruppi scout sempre dovrebbero fare! 

 

 Perché? Perché lo scautismo, se vissuto bene, è una meravigliosa avventura, 
uno dei mezzi migliori che abbiamo a disposizione, per aiutare i ragazzi ad 

accorgersi del dono di Dio!  

Perché lo scautismo è uno “spazio” di vita e di gioco nel quale i ragazzi possono 
imparare a conoscere il dono di Dio (cf. Gv 4,) e a scoprirlo come ciò che di più “utile” esista 
per rispondere alle vere attese dell’uomo e della donna di oggi e di ogni tempo. 

Perché lo scouting, con le tappe che lo caratterizza (osservare-dedurre-agire), 
consente ai ragazzi di sperimentare la bellezza del Vangelo conducendoli a maturare 
liberamente e responsabilmente, in prima persona, la scelta di decidersi per Gesù e di 
accettare completamente la sua proposta di vita. 

 Quindi, per realizzare itinerari specifici di Iniziazione Cristiana non 
dobbiamo fare nient’altro, se non ciò che comunque e sempre, da bravi 

scout, dovremmo fare nella proposta educativa che caratterizza la nostra Associazione. 

Ci si rende conto che questa può sembrare una risposta che “gioca al ribasso”. In 
realtà non lo è, in quanto non vuol essere altro che un invito a prendere coscienza dell’“alto” 
compito al quale ci chiama la vocazione a vivere la sfida educativa nella sua globalità, 
secondo i principi del Patto Associativo, e a rispondervi con competenza. 

Quella della “competenza” è una parola che ci è cara. Quanto facciamo per acquisirla 
e coltivarla nel nostro servizio di educatori di quella fede che deve animare sempre la vita 
scout? 

                                                        
specifici di Iniziazione Cristiana, ma anche per chi desidera che sempre più la pedogogia scout scopra e incarni 
la fecondità del Vangelo. 

74. 

75. 

76. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 47 

 

La triplice dimensione delle “attività ecclesiali”: profetica, sacerdotale e regale 

 È questo il titolo di uno dei paragrafi del PUC all’interno di quella parte del 
secondo capitolo dedicata a presentare “la pedagogia dell’iniziazione”.  

Innanzitutto il PUC ricorda che «la realtà a cui tende l’Iniziazione Cristiana – 
introdurre l’uomo nel mistero di Dio che si rivela e si dona in Gesù Cristo nell’azione dello 
Spirito Santo presente nella Chiesa – è al di là dei nostri normali mezzi di percezione e di 
esperienza, è un misterioso dono di Dio. La Chiesa, perciò, vuole familiarizzare il cristiano 
con delle modalità che mediano il dono di Dio. Fin dall’inizio, la Chiesa ha istituzionalizzato 
l’Iniziazione Cristiana con dei gesti precisi, anzi ha costruito la sua stessa vita su questo 
compito fondamentale» (p. 54). 

La mediazione della Chiesa si è così articolata in “attività ecclesiali”, cioè in «modi 
concreti ed abituali con i quali la Chiesa manifesta di essere consapevole della iniziativa di 
Dio e di volervi corrispondere» (p. 55). E, come ci ricorda il titolo di questo paragrafo, tali 
attività conoscono una triplice dimensione, che tra un attimo illustreremo. 

 

 In tal modo ci sono offerti altri contenuti del PUC di cui ci si deve 
riappropriare, e ci si riferisce a quelli che in Associazione abbiamo imparato 

a chiamare, familiarmente, le “triplette”. Sono la precisazione delle diverse dimensioni che 
devono animare la catechesi e sono presentati diffusamente nel quarto capitolo del Progetto, 
quello che porta il titolo “Per una catechesi inserita nella vita”. 

Alcune di queste “triplette” fanno ormai parte del patrimonio condiviso 
dell’Associazione e i capi le conoscono bene, forse non immaginando però che la loro 
presentazione puntuale stia proprio nelle pagine del PUC. Penso, in modo particolare, alla 
“tripletta” esperienza-simbolo-concetto.  

Altre sono, forse, meno conosciute, ma meriterebbero un attento processo di 
riappropriazione per la fecondità che possono ancora oggi donare alla nostra azione 
educativa. 

 

 Una di queste è proprio quella offerta nella presentazione della triplice 
dimensione delle attività ecclesiali. La “tripletta” in questione è relativa alla 

dimensione profetica, sacerdotale e regale. 

Il PUC, introducendola, dice di voler ora indicare «le attività che caratterizzano una 
comunità ecclesiale e con le quali è necessario familiarizzare ogni cristiano da iniziare» (p. 
55). E queste attività sono per l’appunto: 

- per la dimensione “profetica”: «la proclamazione e l’ascolto della Parola di Dio, 
soprattutto con la lettura-interpretazione-attualizzazione della Bibbia, fatte in un 
contesto orante e in rapporto alle attuali situazioni, in dialogo con Dio che 
attualmente parla» (p. 55); 

- per la dimensione “sacerdotale”: «la celebrazione liturgica, che nell’assemblea 
esprime ritualmente (simbolicamente e sacramentalmente) l’azione di Dio per 
Cristo nello Spirito Santo. Nello stesso tempo offre segni e modi concreti per 

77. 

78. 

79. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 48 

manifestare la corrispondenza comunitaria e personale. Le celebrazioni che 
segnano il progresso della crescita cristiana e che conferiscono un senso cristiano 
ai vari momenti della vita, hanno il loro apice nell’eucaristia. Celebrandola ogni 
domenica e festa, la comunità ecclesiale lungo l’anno liturgico rivive tutto il 
mistero di Cristo» (p. 55); 

- per la dimensione “regale”: «la progettazione e attuazione di forme di vita e di 
modelli di comportamenti, per tradurre la Parola di Dio e la salvezza da lui 
donata e celebrata nell’assemblea, nella pratica concreta sia dei singoli fedeli che 
della comunità. Per prassi cristiana si intende la sequela di Gesù Cristo nelle 
concrete situazioni storiche. […] In queste attività concrete la comunità ecclesiale 
dà testimonianza del dono divino, vivendo in servizio al mondo e svolgendo la 
missione affidatale dal Signore. Perché questa prassi cristiana sia fedele ai doni 
di Dio e rispondente alle situazioni, la comunità ecclesiale ha momenti e luoghi 
di verifica, correzione, stimoli, conversione e riconciliazione» (pp. 55-56)51. 

A partire da questa triplice dimensione delle attività ecclesiali, il PUC precisa: 
Ogni programma di Iniziazione Cristiana perciò tende a favorire esperienze e a 

fornire strumenti perché i credenti siano resi: 
- capaci di prendere parte all’ascolto-interpretazione-attualizzazione della parola di 

Dio. Ciò esige una conoscenza viva e critica del messaggio evangelico, una 
«istruzione» che dia le linee principali del dato rivelato, un esercizio di lettura e di 
riflessione personale e comunitaria della parola di Dio; 

- capaci di inserirsi in una celebrazione liturgica leggendo dentro i segni rituali il 
mistero celebrato e partecipandovi con un apporto personale. Ciò esige una 
educazione al simbolismo in generale come capacità di vedere, al di là delle cose, il 
loro senso più profondo e spirituale e, più in particolare, al simbolismo cristiano e 
alla liturgia. È educazione alla partecipazione corale alla vita della Chiesa che con il 
suo linguaggio ci fa passare dal visibile all’invisibile: 

- capaci di discernere nella vita concreta ciò che conviene fare per essere fedeli al 
Vangelo e darne testimonianza. Ciò esige un’abitudine all’«obbedienza» intesa 
come coerenza con quanto si afferma teoricamente e anche come adesione a quanto 
viene proposto nella comunità, una capacità di auto-dominio e di libertà nello 
scegliere secondo coscienza e non seguendo abitudini e tradizioni comuni.52 

Una seconda indicazione concreta 

 Torniamo allora alla domanda che abbiamo posto al centro della prima 
indicazione concreta: che cosa dobbiamo fare ora? Cosa ci viene chiesto per 

ideare, progettare, offrire e verificare specifici itinerari di Iniziazione Cristiana ai nostri 
ragazzi? 

La risposta si arricchisce ora di un nuovo elemento: progettare itinerari specifici di 
Iniziazione Cristiana significa offrire ai ragazzi esperienze, da condividere con loro, che 
siano occasioni feconde di incontro e confronto con la Bibbia, nell’apertura alla narrazione 
di quelle esperienze di vita che si fanno terreno fecondo del seme della Parola; che siano 
momenti di celebrazione e di preghiera, che contribuiscano a mettere i nostri passi sui 
sentieri di quel meraviglioso itinerario di fede che è rappresentato dall’anno liturgico; che 

                                                        
51 Una presentazione più puntuale della missione profetica, sacerdotale e regale del cristiano è offerta 
nell’allegato G, alle pp. 73-75 del PUC. 
52 PUC, pp. 56-57. 

80. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 49 

siamo luoghi di discernimento e di verifica per stimolare in ciascuno la realizzazione 
concreta di forme di vita fedeli al Vangelo. 

Ma ovviamente, per rendere possibile tutto ciò, come ci ha magistralmente ricordato 
il PUC, è necessario che si corrisponda alle “esigenze” che tali itinerari richiedono e che 
sono state chiaramente enunciate nella citazione riportata a conclusione del precedente 
paragrafo: esigenze di conoscenza viva del messaggio del Vangelo, esigenze di educazione 
al simbolismo, esigenze di abitudine all’obbedienza. 

Ancora una volta quindi, come nella prima indicazione concreta, la risposta potrebbe 
essere: non dobbiamo fare nient’altro, se non quello che siamo chiamati a fare ogni volta 
che desideriamo proporre uno scautismo autentico. Perché non è forse vero che è nelle 
corde dello scautismo l’educazione al simbolismo e l’abitudine all’obbedienza della legge, 
quella legge che promettiamo, con l’aiuto di Dio e sul nostro onore, di fare del nostro meglio 
nell’osservarla? 

 

Il triplice livello di significato del “linguaggio”: umano, religioso, cristiano 

 Un’altra “tripletta” che forse oggi è caduta nel dimenticatoio e di cui ci si 
deve riappropriare è quella che riprende i tre significati di ogni esperienza, 

di ogni simbolo e di ogni linguaggio: il significato umano, quello religioso e quello cristiano. 

Non sarà passato inosservato all’attento lettore di queste pagine che il primo capitolo, 
quello dedicato a illustrare il senso dell’esperienza umana e cristiana, si è concluso proprio 
con il riferimento alla “tripletta” umano-religioso-cristiano (cf. n. 21) e che tutta 
l’approfondita analisi dei sacramenti dell’Iniziazione Cristiana e del sacramento della 
Riconciliazione offerta nel secondo capitolo ha “letto” i gesti, gli elementi e le parole che 
costituiscono i sacramenti scoprendone innanzitutto il loro significato umano, per passare 
poi a quello religioso e, infine, a quello informato dalla parola e dai gesti di Gesù Cristo. 

Il percorso compiuto con i primi due capitoli, quindi, ha già offerto gli elementi utili 
a cogliere il senso e la fecondità dell’attenzione a questo triplice livello di significati. Si 
ritiene utile, tuttavia, offrire qualche indicazione sintetica per appropriarsi della valenza di 
questi tre significati e della loro portata educativa, attingendo ancora una volta alle pagine 
del PUC. 

 

 Passiamo questa volta alle pagine del quarto capitolo, quello nel quale si 
indicano le caratteristiche di “una catechesi inserita nella vita” (è questo il 

titolo del capitolo). Dopo due paragrafi dedicati a presentare la dimensione psicologica e 
quella socio-culturale della catechesi, il PUC si sofferma a illustrarne la dimensione 
“linguistica”, precisando che questa dimensione «non riguarda soltanto le parole che si 
usano facendo catechesi, ma anche l’esperienza ed il simbolismo che fanno parte integrante 
non solo della “catechesi scout” ma di ogni catechesi e iniziazione cristiana» (p. 125). 

È in questo contesto che si presenta la “tripletta” esperienza-simbolo-concetto53, che 
rappresentano i tre “momenti linguistici” della catechesi, e subito dopo la “tripletta” su cu 
ci si vuole soffermare in questo paragrafo, quella dei tre livelli di significato linguistici nella 

                                                        
53 Non ci si sofferma qui a esplicitarne il senso, ma si rimanda per questo alle pp. 129-133 del PUC. 

81. 

82. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 50 

catechesi; si intende dire, cioè, che «la stessa parola (es. “padre”, “amore”, “pace”, ecc.), ma 
anche lo stesso simbolo (l’acqua, l’unzione, il pezzo di pane, ecc.), hanno tre significati 
connessi fra di loro ma distinti: un significato umano-laico, un significato religioso e un 
significato specialmente cristiano» (p. 127). 

Una prima precisazione, quindi, si rende necessaria: le due “triplette” sono 
presentate insieme, nelle stesse pagine, perché sono complementari, nel senso che ogni 
“momento linguistico” (esperienza, simbolo, concetto) ha tre “livelli di significato”. In altre 
parole, ogni esperienza ha una valenza umana, una religiosa e una cristiana; ogni simbolo 
ha un significato umano, uno religioso e uno cristiano; ogni concetto può essere letto nel suo 
valore umano, religioso e cristiano. 

 

 È il momento, quindi, di soffermarsi a cogliere la specificità di ognuno di 
questi tre significati. 

Innanzitutto il PUC precisa che «le parole, ma anche i simboli che si usano in contesto 
di catechesi, prima di avere un significato religioso e cristiano, hanno un significato profano» 
(p. 133), che spesso ha una caratteristica di cui bisogna essere ben coscienti se non si 
vogliono creare ambiguità: esso è polivante. Inoltre, «è necessario essere attenti che le 
espressioni, che si riferiscono in qualche modo a Dio, abbiano una connotazione positiva: nel 
caso contrario essa deve essere riacquistata. Ad esempio, se la parola “padre” è carica di 
emozioni negative, bisogna prendere coscienza. Solo così potrà essere successivamente 
superata. “Quale tipo di padre vorresti avere?” “Dio è un padre diverso!” (cf. Lc 15,11-32). 
Altri esempi per questo problema sono: “umiltà”, “obbedienza”, “padrone-signore”, 
“servo” (cf. Is 53, Lc 1,38), ecc. Per questo aspetto della catechesi sono di grande importanza 
lo stile e l’essenzialità del parlare (non abbondare di paroloni)» (p. 134). 

Passando al livello religioso, il PUC precisa che «il significato di una espressione deve 
aumentare gradualmente all’infinito, se viene usato per Dio […]. Senza questa espansione di 
significato della parola o del simbolo all’infinito, all’assoluto e totale, quello che ci viene 
raccontato di Cristo resta a livello umano: una bella storia fra tante altre. Solo se Cristo è 
“Dio” di fronte a Lui devo scegliere fra vita e morte. Ma non è possibile passare direttamente 
dal livello umano a quello cristiano. Il messaggio del Vangelo non può essere compreso 
senza la mediazione dell’Antico Testamento, di quella pedagogia cioè che ha fatto compiere 
gradualmente il passaggio dal significato profano (religioso riduttivo) al significato 
religioso-assoluto. La pedagogia dell’Antico Testamento è perciò obbligatoria anche per noi 
oggi. Per la catechesi si pone allora il compito dell’uso continuo dell’Antico Testamento in 
modo competente. Il concetto di Creatore e la figura di Padre devono essere presenti in 
maniera chiara accanto alla figura di Cristo ed al concetto di Signore. Si ricordi che in B.-P. 
ed in tutta la tradizione scout il Padre e il Creatore hanno un’importanza molto grande» (p. 
135). 

Vi è, al termine, il livello cristiano, al riguardo del quale è importante affermare che 
«per esprimere i contenuti specifici del messaggio cristiano, il significato religioso e 
trascendente di certe parole e simboli deve essere applicato a Cristo» (p. 135). È quanto si è 
fatto, come si è già ricordato – e il lettore lo ha potuto constatare personalmente –, nel 
secondo capitolo di questo documento e, in particolare, nella presentazione dei sacramenti 
dell’Iniziazione Cristiana. 

83. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 51 

 

 
 

 

 Dopo questa esposizione, merita un ultimo spazio di riflessione una 
preziosa annotazione che il PUC ci consegna nello stesso quarto capitolo: il 

rapporto tra i tre livelli di significato (come del resto anche il rapporto tra i tre momenti 
dell’esperienza, del simbolo e della parola-concetto) conosce due dinamiche: una dinamica 
ascendente, che va cioè dal livello umano a quello religioso per giungere a quello cristiano 
(la si chiamerà “dinamica psicologica” o “dinamica pedagogica”) e una dinamica 
discendente, che va cioè dal livello cristiano a quello religioso per giungere a quello umano 
(la si chiamerà “dinamica teologica”). 

Su questa doppia dinamica si sofferma il PUC, facendo innanzitutto notare che la 
dinamica fondamentale è quella teologica, che va dal messaggio cristiano alla sua 
comprensione umana, in quanto «la fede non nasce dall’esperienza umana ma dall’ascolto 
della Parola di Dio» (p. 128). Tuttavia, negli itinerari educativi e, in particolare, nella 
proposta educativa dello scautismo che si caratterizza per la pedagogia dell’esperienza, si 
deve percorrere la dinamica pedagogica, che «sale dall’esperienza umana all’ascolto della 
Parola di Dio» (p. 128). 

Il PUC, inoltre, offre in maniera semplicissima indicazioni chiarissime su come le due 
dinamiche debbano essere vissute: 

Nel capo-catechista che prepara la catechesi e ancora di più nella programmazione 
in pattuglia o in Comunità capi, si deve eseguire la prima dinamica, quella teologica.  

84. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 52 

In questo lavoro è necessario cominciare dal messaggio cristiano, che deve essere 
tenuto presente nella sua globalità, e non solo su temi particolari. Ma contemporaneamente 
è indispensabile che arrivi al livello del significato umano, anzi dell’esperienza vissuta dei 
ragazzi. 

Nella catechesi pratica prevale invece la dinamica pedagogica, ascendente. Questo vale 
specialmente per la «catechesi scout», dove la catechesi generalmente fa parte di altre 
attività non specificatamente religiose. Anche qui è da seguire l’ordine della dinamica. Per 
quanto possibile si deve cominciare da una esperienza concreta dei ragazzi, da cui far 
nascere una espressione simbolica e fare infine la verifica concettuale. (pp. 128-129) 

E quindi conclude con una considerazione che si rivela particolarmente importante 
per la riflessione che si sta conducendo sul rapporto tra Iniziazione Cristiana e scautismo: 

Una Iniziazione Cristiana completa ha bisogno di ambedue le dinamiche della 
catechesi: di quella ascendente dall’uomo a Dio e di quella discendente da Dio all’uomo. 
Nei vari momenti della progressione personale può prevale l’una o l’altra. (p. 129) 

 

 

Una terza indicazione concreta 

 Al termine di queste articolate riflessioni, torniamo ancora per una terza 
volta alla domanda che sta accompagnando le indicazioni concrete che ci 

vengono sollecitate dalla lettura del PUC: che cosa dobbiamo fare ora? Cosa ci viene chiesto 
per ideare, progettare, offrire e verificare specifici itinerari di Iniziazione Cristiana ai nostri 
ragazzi? 

Anche questa volta, la risposta si arricchisce di un nuovo elemento, andando a 
ribadire con più forza quanto si era già detto nella seconda indicazione concreta.  

Questa volta lascio che sia lo stesso PUC a dare la risposta; infatti, dopo aver precisato 
che «le esperienze si fanno in prima persona» (p. 130) e che non si possono comunicare se 
non le si vive direttamente, nelle pagine del PUC si giunge a questa conclusione:  

Quello che si può fare e che un catechista o un capo scout deve fare è creare delle 
condizioni e situazioni nelle quali per i ragazzi diventa possibile fare le loro esperienze. 
Questo vale per tutta la pedagogia scout che non vuole, almeno non in prima linea, 
informare, insegnare ed ancora meno indottrinare, ma dare spazio ai ragazzi di fare le loro 
esperienze. Ciò vale ancora di più per le «esperienze di fede».  

Al primo livello della catechesi, quello dell’esperienza, il lavoro del capo è perciò 
un lavoro indiretto: il capo deve creare le possibilità per fare delle esperienze di fede. 
Questo significa tre cose: 

 creare un ambiente adatto a fare esperienze; 
 porre le condizioni concrete in modo che esperienze ben determinate si 

possano verificare; 
 aprire l’orizzonte dei ragazzi contro certe chiusure ambientali e personali 

in modo che nuove esperienze diventino possibili. 
In questo contesto sono di importanza vitale per la catechesi scout: il metodo delle 

varie Branche, lo stile scout, la comunità e per la branca R/S l’esperienza della strada. Dai 
capi si richiede fantasia e creatività. (nn. 171-172, p. 131). 

Sarà cura, quindi, della Comunità capi a cui la comunità ecclesiale affida itinerari 
specifici di Iniziazione Cristiana operare una attenta programmazione che, percorrendo la 
dinamica pedagogica dei livelli di significato del linguaggio della catechesi, crei condizioni e 

85. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 53 

situazioni che consentano ai ragazzi di vivere forti esperienze personali di incontro con 
Gesù e apra gli orizzonti della vita di ogni giorno alla freschezza dello spirito del Vangelo. 

Ancora una volta, quindi, la risposta è che non dobbiamo fare nient’altro, se non 
quello che siamo chiamati a fare ogni volta che desideriamo proporre uno scautismo 
autentico. 

 

 
 
 
2. La dimensione iniziatica dello scautismo 

 
 

 Dopo questa lunga “passeggiata” che ci ha condotto a ripercorrere i sentieri 
tracciati da alcune pagine del PUC, forse ormai poco battuti dai nostri passi 

e da quelli delle nostre comunità, e che in qualche modo ha contribuito a richiamare la 
ricchezza dei contenuti già offerti dalle pagine precedenti di questo documento, specie nel 
secondo capitolo, ecco che ora ci si apre alla contemplazione qualche breve pennellata che 
tenti di far cogliere al lettore una qualità essenziale del metodo scout, quella “iniziatica”. 

È sufficiente il richiamo alle “tappe” e alla progressione personale, nella sua 
articolazione in momenti, per cogliere che la pista, il sentiero e la strada che vengono posti 
dinanzi al lupetto e alla coccinella, all’esploratore e alla guida, al rover e alla scolta lo 
introducono, magicamente, in un grande gioco che, dalla promessa alla partenza, lo vede 

86. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 54 

“iniziato” a vivere la meravigliosa avventura della vita coltivando la capacità di guidare da 
sé la propria canoa. 

 

Lo scautismo come iniziazione 

 Il cammino educativo, che la nostra Associazione propone, si definisce come 
una strada che accompagna all'incontro con Cristo. Così recita il Patto Associativo: 

«Ci rivolgiamo ai giovani come persone capaci di rispondere liberamente alla chiamata di 
Dio e di percorrere la strada che porta all'incontro e alla comunione con Cristo». 

Per dispiegarsi, tale cammino richiede come presupposto iniziale il riconoscere 
ciascun bambino, ragazzo e adulto nella piena libertà, personale e originale, di aderire al 
messaggio del Vangelo, perché chiamato e amato. Lo scautismo, infatti, propone per 
ciascuno un percorso che accompagna a riconoscere e ad aderire ad una vocazione 
personale nella comunità, partendo dall’esperienza dell’essere accolto. Ogni bambino e 
ragazzo vive la possibilità di ricevere e di essere accolto (partendo dal tempo dell’inizio in 
cui avviene l’accoglienza nel branco e nel cerchio, fino all’ingresso nella squadriglia e poi 
nella comunità di clan/fuoco). E’ in virtù dell’esperienza di essere amati gratuitamente e 
accolti in una comunità, ricevendo così una storia da giocare, che ciascuno è poi chiamato 
ad esprimere il proprio “sì”, così come ogni uomo è chiamato a rispondere, nella propria 
libertà, all’amore ricevuto da Dio. 

 

 La prima caratteristica del percorso scout è quindi quella di riconoscere ad 
ogni bambino e ragazzo questa piena dignità e capacità di adesione. Una dignità 

e capacità che gli consente di “accettare di giocare” il gioco dello scautismo, riconoscendolo 
così capace di dire un “si” pieno a cui mantenersi fedele e, partendo da questo “si”, di aprire 
un cammino.  

In particolare, riconosciamo questa caratteristica nella scelta pedagogica di dire il 
proprio “si” davanti alla comunità nella Promessa, nel tempo iniziale del cammino scout. 
La promessa ci fa diventare scout per sempre e si colloca all’inizio della strada, non alla fine. 
La possibilità di iniziare a camminare per scelta apre strade ed è momento di inizio, non di 
conclusione.  

In realtà la proposta educativa scout è, nella sua interezza, esperienza di iniziazione. La 
dimensione iniziatica si apre costantemente al tempo nuovo che arriva, nella crescita 
personale e comunitaria, nel ri-conoscere in ogni novità che si vive il vissuto e la ricchezza 
del “prima”. La dimensione autenticamente esperienziale del nostro metodo si fonda sulla 
capacità di rendere compiuto il tempo della vita di ciascuno in una narrazione che, nell’oggi 
dell'esperienza, porta a maturazione ogni passo che ci ha accompagnato fino a quel punto 
della storia, e nel contempo apre la narrazione di sé, che ne consegue, al tempo nuovo che 
potrà arrivare.  

Vorremmo quindi brevemente ripercorrere il cammino scout, che dalla Promessa 
accompagna alla Partenza, come segno (forma e significato) della vita umana, che si svolge 
nell’incontro con Cristo. 

 

La Promessa 

87. 

88. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 55 

 La Promessa si colloca nel tempo dell’inizio, definendosi quasi come una 
nascita “all’esperienza”, un tempo “battesimale”.  

Ci sono alcune caratteristiche dell’esperienza della Promessa scout che vale la pena 
richiamare.  

Come abbiamo detto, la Promessa scout viene pronunciata dai bambini, come dagli 
adulti, come un sì detto nella pienezza della propria libertà. Una libertà che però si esplica 
nella possibilità di aderire ad una comunità, di iniziare un cammino, di scegliere una strada 
per tutta la vita, a cui rimanere fedeli, senza necessariamente conoscerne in anticipo i 
confini. In questo riconosciamo ciascun uomo, anche il più piccolo, è chiamato ad un sì 
personale, che lo porti ad aderire, ad accettare di far parte di una comunità e così di 
camminare insieme, contribuendo alla propria storia e a quella di tutti.  

 

 
 

 Il tempo della Promessa è in qualche modo esperienza battesimale: risponde 
ad una chiamata, coinvolge la propria fede e fiducia, chiama alla fedeltà, si 

fonda su un atto di coraggio dell’inizio che non anticipa il cammino, ma lo apre. E’ 
certamente un inizio personale, ma non solitario. La Promessa scout, infatti, può essere 
interpretata come inizio dell'io di ciascuno che accetta di farsi noi, e tutto questo “con l'aiuto 
di Dio”. Questo aspetto è importante, perché ogni volta che accade, la comunità stessa 
“inizia” di nuovo, cosi come la comunità ecclesiale si fa nuova in ogni battesimo, 
assumendosene la responsabilità e accogliendo, facendosi nuova, ogni piccolo che accetta 
di camminare insieme.  

Nel percorso scout facciamo anche l’esperienza del rinnovo della Promessa, perché 
crescendo acquisisce un significato sempre più compiuto. Nel rinnovare il proprio sì 
iniziale, la vita si apre a nuovi inizi arricchendoli di significati e di possibilità di nuove 
esperienze. 

 

La progressione personale  

89. 

90. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 56 

 La progressione personale è un momento del percorso iniziatico dello 
scautismo perché vive di tappe e di passaggi. Tuttavia ogni passaggio (nella 

pedagogia dell'iniziazione) non è semplicemente vissuto come l’occasione per superare ciò 
che è accaduto prima e aprirsi così al nuovo, ma collega, mettendo in relazione, il prima e il 
dopo. Il cammino di ogni bambino e ragazzo, nell’inizio di ogni passaggio, crea una 
narrazione che dà senso compiuto alla strada percorsa.  

L’essere, come scout, cercatori di tracce nell’“osservare, dedurre, agire” si riflette 
anche nell'esperienza di fede e di incontro con Cristo, che conduce alla responsabilità di 
contribuire alla costruzione del Regno di Dio, in una vocazione missionaria che renda tutta 
la vita un annuncio della buona notizia. Per questo la strada dello scautismo è vissuta come 
“la strada di chi parte, e arriva per partire”. Il tempo dell’inizio battesimale è chiamato, nel 
suo compiersi, a farsi missionario sulla strada, aprendosi a generare nuovi inizi.  

 

La Partenza 

 La Partenza, momento finale del percorso educativo scout è il tempo 
dell'autonomia, della scelta, della responsabilità e, in fondo, è termine e 

compimento di un tempo d’iniziazione alla vita cristiana.  

La Partenza è nuovo inizio, perché vive della possibilità di essere inviati. In questo 
certamente richiama il mandato di Cristo, che affida alla sua Chiesa e ad ogni uomo la 
missione di andare per le strade ed incontrare l’uomo, facendosi operatori del suo Regno. 
La Partenza, quindi, non chiede al rover e alla scolta solo di essere in grado di scegliere, ma 
anche di partire, di farsi operatori di pace, di accogliere, vivere, promuovere, testimoniare 
e di scegliere una comunità, nuova, in cui essere volto di Cristo.  

Nel momento della Partenza il tempo dell’inizio e del compimento si fanno una cosa 
sola, riconoscendo Cristo nella propria storia, perché è lui “che fa nuove le cose” (Ap 21,5). 
Questo è reso possibile perché il tempo della Partenza si fonda sull’esperienza che ciascuno 
fa, nel suo cammino, della salvezza e dell’amore di Dio nella propria vita. Si muove quindi 
da una scelta di fiducia e fedeltà: l’uomo e la donna della partenza vivono il loro essere 
cristiani come uomini e donne che accolgono e vivono la vita alla luce del Vangelo, capaci 
di ritrovare nell’incontro con Gesù il senso di sé e, rinnovati dalla freschezza del suo Spirito, 
di andare incontro ad ogni uomo per contribuire a renderli nuovi. 

 

Concludendo: dallo spirito scout alla spiritualità scout 

 Per concludere, facciamoci aiutare ancora una volta dal PUC e, in modo 
particolare, dal terzo capitolo, quello che – come si è già detto – porta il titolo 

seguente: “Lo Scautismo: un cammino educativo alla fede matura”.  

Se già per tutte le pagine del PUC sinora citate o richiamate si è rivolto a ciascun 
lettore l’invito ad accostarsi direttamente ad esse, questo vale in maniera del tutto 
particolare per le pagine di questo capitolo54, in quanto consentono davvero di cogliere in 

                                                        
54 Sono le pp. 77-108 del PUC. 

91. 

92. 

93. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 57 

profondità il segreto del successo della pedagogia scout e conducono splendidamente a 
mostrare come la vita scout sia davvero “esperienza di vita cristiana”55. 

Innanzitutto ci viene qui ricordato un elemento che, nella proposta educativa che 
offriamo, non dobbiamo mai sottovalutare: lo scautismo, pur nel pieno rispetto dei cammini 
personali di ciascuno e nella valorizzazione della specificità che rendono ogni bambino e 
ragazzo unico, «ha un modello di uomo da proporre alla considerazione ed allo spirito di 
imitazione di tutti i ragazzi del mondo: ad esso nessuno di loro sarà forzatamente ridotto, 
ma ad esso potranno guardare per realizzare meglio se stessi» (p. 79). 

 

 Per delineare questo “modello di uomo”, il PUC, per evitare il rischio di dare 
indicazioni troppo generiche – e quindi inutili – o, al contrario, di precisare 

troppo e quindi di venir meno a quell’esigenza di lasciare spazio alla creatività ed alla libertà 
personali, ricorre al concetto di “spirito scout”. 

Questa espressione «è indicativa sia delle abitudini e delle note caratteristiche che 
determinano lo stile di vita di uno Scout (quali, ad esempio, la buona azione quotidiana, il 
senso di cortesia, l’abitudine a vivere all’aria aperta, ecc.), sia di quella maniera particolare 
di intendere la vita, che deriva dall’aver vissuto in concreto la Legge scout» (p. 80). 

Nel tentativo di tratteggiare gli elementi di questo stile di vita, il PUC consegna alla 
nostra attenzione le seguenti affermazioni, il cui approfondimento è affidato alla lettura 
personale delle pp. 80-82:  

Lo spirito scout è un modo di vivere con «successo» la vita; un successo, quello di cui 
parla Baden-Powell che lungi dall’essere costituito dalla ricchezza, dalla potenza o da una 
brillante carriera professionale, consiste più semplicemente nell’essere felici: non certo, si 
badi, in modo passivo, perché allora si tratterebbe di piacere e non di felicità, ma in un modo 
profondamente attivo nel quale il giovane impegni tutto il suo essere, come dice Baden-
Powell, dalle braccia alle gambe fino al cervello e all’intelligenza. […] essere felici significa 
da un lato sapere apprezzare le bellezze della natura, la maestà delle montagne, le meraviglie 
della vita animale, l’odore di un fuoco da campo; dall’altro significa poter agire all’esterno 
per fare attivamente il bene, che è senza dubbio una delle migliori sorgenti della vera, perché 
più intima, gioia. […] 

Nasce così quella forma di sano ottimismo che rende la vita più interessante e molte 
volte anche più semplice: essa scaturisce dall’attitudine a considerare il mondo come un 
terreno di gioco e la vita come un grande gioco la cui riuscita dipende in larga misura dal 
modo con il quale ciascuno lo gioca. Essa è anche paragonata da Baden-Powell ad un 
viaggio in canotto, il cui felice compimento dipende, quasi per intero, soprattutto dalla 
nostra attività: «Guida la tua canoa … guardando avanti a te. Se sali su una barca dove sono 
gli altri a remare, con la schiena rivolta al pericolo, potresti andare incontro al naufragio». 

Un altro aspetto fondamentale dello spirito scout è rappresentato dalla volontà di 
lasciarsi guidare, in tutte le azioni, dall’amore: un amore che vuol dire dar prova di un intimo 
spirito di bontà attraverso i vari servizi resi al prossimo e che significa agire sempre con 
amabilità e con simpatia, disposti ad avere riconoscenza per le gentilezze dimostrate dagli 
altri. […] 

Ed è precisamente questo tipo di amore ad essere il fondamento di quello spirito di 
servizio che deve informare tutta la vita di un uomo felice: ma per poter mettere in atto 

                                                        
55 Questo è appunto il titolo del paragrafo che inizia alla p. 102 del PUC (“La vita scout esperienza di vita 
cristiana”), per fare spazio poi, nel paragrafo successivo, a presentare “la spiritualità scout: un modo 
particolare di essere cristiani” (pp. 105-108). 

94. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 58 

questo programma non bastano le buone intenzioni, bisogna avere delle effettive capacità, 
alle quali è appunto la vita scout che prepara. 

È facile riconoscere in queste parole l’insegnamento del più vero e genuino 
Cristianesimo. Infatti, il Dio che ogni scout sente è prima di tutti il Dio dell’amore, al quale 
deve ricondursi «tutto ciò che ha vita»; nel suo nome informa la sua vita a quell’amore 
concreto che richiede sempre l’azione reale ed effettiva perché – come afferma Baden-
Powell - «essere buoni è qualche cosa, ma fare il bene è molto di più». Per lo scautismo, infatti, 
l’uomo non è composto di «parti» diverse, l’anima e il corpo, ma è un tutto unico. Così non 
si chiede al capo di formare «l’uomo morale» ma l’uomo totale nel suo corpo, nella sua 
salute, nella sua acutezza sensoriale, nel suo adattamento alla realtà, nelle sue aspirazioni 
religiose. 

Guidare da sé la propria canoa, ma lasciandosi guidare dalla legge dell’amore! È 
quindi questo il segreto di una vita animata dallo spirito scout.  

 

 Da un’autentica comprensione del senso dello spirito scout, nasce ora 
l’apertura a quella che amiamo chiamare “spiritualità scout” e che deve 

costituire l’anima non solo di tutta la nostra proposta educativa, ma della vita stessa e delle 
esperienze che la segnano. Sono ancora una volta le parole del PUC ad aiutarci: 

Col termine «spiritualità scout» si vuole precisare che lo scautismo non è soltanto 
una buona tecnica igienica e una sana esperienza di sport e di cultura fisica e nemmeno un 
mezzo intelligente per imparare a trarsi d’impaccio nelle varie situazioni quotidiane, ma è 
un modo di concepire la vita secondo gli ideali proposto da Baden-Powell e resi qualificanti 
per sempre, anche al di là dei momenti vissuti nelle unità e anche dopo aver finito la 
propria appartenenza a un Gruppo scout. 

Qui, noi usiamo questo termine nel senso cristiano: intendiamo cioè lo scautismo 
come un modo di concepire la vita secondo il messaggio evangelico. Un modo che non 
vuole essere né l’unico né il migliore, ma un modo che risponde meglio alle disposizioni 
naturali di alcuni soggetti, e rende più evidenti e desiderabili alcune proposte evangeliche. 

In altre parole, lo scautismo è un’interpretazione della vita e conferisce al ragazzo 
una fisionomia spirituale che lo caratterizza pienamente: per un cristiano, allora, diventa 
una particolare lettura del messaggio evangelico e quindi una particolare realizzazione di 
quel messaggio nella propria esistenza. 

Dire «spiritualità scout» vuol dire perciò richiamare quella profondità e quella 
coerenza che nasce dalla fede cristiana e che s’incarna nella quotidianità della vita scout, 
con le sue realtà metodologiche e psicologiche: ne nasce una vita cristiana caratterizzata 
sia dalle esigenze evangeliche sia dagli elementi specifici dello scautismo. 

Non è però qualcosa di chiuso su se stesso: è una spiritualità che si apre a tutta la 
vita della Chiesa, a tutti gli altri influssi che vengono dalla presenza dello Spirito e che sono 
più avvertiti proprio per quella caratteristica di servizio e di ascolto che le è propria. (pp. 
105-106) 

 

 Alla luce di questa profonda comprensione della proposta dello scautismo, 
il PUC giunge – nel terzo capitolo – ad una conclusione che 

meravigliosamente si adatta anche al percorso che stiamo compiendo nelle pagine di questo 
documento sul profondo rapporto che c’è tra lo scautismo e l’iniziazione cristiana: 

Se questo è lo scautismo vissuto da cristiani, non sarà difficile arrivare a delle 
«esperienze» cristiane autentiche, sia nel senso di avvenimenti che scendono nella 
profondità dell’animo del ragazzo rivelandogli la misteriosa ma reale presenza di Dio nella 
sua storia, sia nel senso di una partecipazione alla vita della Chiesa come ambito dove la 
presenza di Cristo risorto è visibile e più concreta. 

95. 

96. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 59 

La sacramentalità della vita cristiana, non sarà più una necessità moralistica, un 
obbligo non sentito o rifiutato, e nemmeno un susseguirsi arido e freddo di riti non capiti, 
ma il naturale sbocco di un’attività e di uno spirito di ricerca personale di Dio e della 
comunione con lui. (p. 108) 

E non c’è bisogno di aggiungere altro! 

 

 

 
 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 60 

QUARTO CAPITOLO 

SULLE TRACCE DELLE “ESPERIENZE MAESTRE” 
DELLA SPIRITUALITÀ SCOUT 

 

Introduzione 
 Da quanto sin qui detto, specie nel capitolo precedente, risulta naturale la 
scelta di raccontare, nelle pagine di quest’ultimo capitolo del documento, la 

forza educativa e la profondità spirituale di alcune “esperienze maestre”, perché ognuno sia 
poi invitato a rileggere la propria esperienza di vita cogliendo in essa le indicazioni che lo 
Spirito offre alla libertà di ciascuno perché il proprio cammino di vita sia indirizzato sempre 
più alla costruzione del Regno. 

Le esperienze che qui si racconteranno sono solo alcune delle esperienze di vita che 
lo scautismo favorisce e coltiva (l’avventura, la comunità, il gioco, il servizio, la strada): non 
sono esclusive dell’esperienza scout, ma è innegabile – e solo chi l’ha vissuto, può 
testimoniarlo – che il grande gioco e la meravigliosa avventura che l’intuizione di B.-P. ha 
fatto germogliare centodieci anni fa costituiscono un terreno fecondo perché queste 
esperienze diventino davvero, per la vita di tanti bambini e ragazzi, “esperienze maestre”, 
esperienze “forti” capaci di lasciare una traccia nella vita di ciascuno e di essere mezzi 
attraverso i quali lo Spirito continua a suggerire le vie del Signore Risorto a tanti uomini e 
tante donne. 

 

 Si tenterà ora di raccontare queste esperienze, lasciandosi guidare 
dall’articolazione dei tre livelli di significato del linguaggio (umano-

religioso-cristiano), al fine di coglierne la loro importanza in un cammino iniziatico, pur 
nella consapevolezza della profonda verità che il PUC ci ricorda nel presentarci il valore 
delle esperienze: 

Le esperienze non si possono «comunicare», ancora meno se si tratta di esperienze 
forti e profonde. Si può solo raccontare un’esperienza personale: un altro ascolta il mio 
racconto, lo capisce e forse lo accetta come vero, ma non fa la stessa mia esperienza. Le 
esperienze si fanno in prima persona, anche se si possono fare in comune. L’esperienza 
personale in se stessa non è comunicabile.  

Ascoltando un racconto dell’esperienza di un altro, io posso fare un’esperienza 
anche forte e profonda per me, ma sarà sempre una esperienza diversa da quella che mi 
viene raccontata. 

Quest’ultima osservazione è di importanza cruciale per la comprensione del 
racconto dei Vangeli e della fede. Ascoltare la parola di Dio può, in certe circostanze 
costituire un’esperienza religiosa forte e profonda, ma non lo è sempre necessariamente. 
Ma in nessun caso l’esperienza di quello che ascolta il Vangelo sarà quell’esperienza che 
facevano gli apostoli quando, per esempio, incontrarono il Signore Risorto. Ma, 
evidentemente, in virtù del racconto d’esperienza degli apostoli io posso ammettere come 
vero quello che raccontano, cioè credere che il Signore è risorto. La fede ha come suo 
fondamento non la nostra esperienza, ma una testimonianza, che viene accettata come 
vera. D’altra parte, una catechesi ed ancora di più una crescita di fede, hanno certamente 
bisogno di esperienze personali, che si possono chiamare anche «esperienze di fede». (pp. 
130-131). 

97. 

98. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 61 

1. L’avventura 

 
 

 Lo scout è nomade, mai rassegnato, sulla soglia, sempre alla ricerca di un 
oltre, del di più, del meglio, del più profondo, del più bello. 

Avventura viene dal latino ad-ventura, forma neutra plurale del participio futuro del 
verbo ad-venire (giungere). Moto a luogo, dunque: ci vuole volontà di movimento, di fatica. 
È un pro-tendersi, un tendere verso. L’etimologia rimanda a qualcosa che viene da fuori, 
che incontra e cambia, provenendo inattesa da ciò che ci circonda. Anche per questo ci si 
immette in un’avventura, o ci si trova a viverla talvolta anche senza cercarla. L’avventura ci 
incontra, ci sorprende. 

 

 Oggi però è diventata una sorpresa a pagamento, un’esperienza da 
consumare. Siamo in un tempo in cui l’avventura è diventata un’influente 

tendenza del nostro tempo libero. Una volta era lettura, racconto, esplorazione di luoghi e 
tempi irraggiungibili ai più. Ora è diventata, più che questo, esperienza guidata, 
simulazione, invenzione addomesticata di un’esposizione al rischio e all’ignoto, da 
inseguire in un viaggio, in un safari, in una vacanza fai da te … È un modo esterno ed 
estremo di fare esperienza di sé, di testare i propri limiti, di saggiarsi e di raccontarsi. Ma 
ciò avviene, come in molte cose, entro un percorso guidato, con una rete di protezione, con 
un’uscita di sicurezza sempre accessibile. E soprattutto con un fine immanente. 

Non così l’avventura secondo la Parola, che è esposizione al rischio per qualcosa di 
più grande, che ci trascende, perché sappiamo di essere nelle mani di Dio: sulla tua parola 
getterò le mie reti (Lc 5,5). Abramo, Giacobbe, Giuseppe, Rut, Davide, il popolo nell’Esodo, 
Maria … sono coinvolti in un cammino che li cambia, che li fa crescere, che fa vivere loro, 
contemporaneamente, un’esperienza profonda di sé e di Dio. Ma è un cammino mosso da 
Dio con una Promessa, con il richiamo verso una storia da costruire. Senza questa promessa 
il cammino di Giacobbe, o il viaggio di Abramo, o lo stesso Esodo sono solo un racconto, 
forse un’avventura, ma non storia della salvezza, disegno di Dio che si realizza attraverso 
la vita degli uomini che in Lui credono, lasciano tutto e trovano.  

 

 L’avventura dell’uomo contemporaneo si offre a volte come il 
movimento senza promessa, che non costruisce ma consuma, che non 

scopre il nuovo ma, semmai, nasconde una strutturale fragilità, con l’illusione di averla 
superata. 

Al contrario, l’avventura biblica è la trasformazione della nostra fragilità in salvezza. 
Ed è questa avventura che vogliamo raccontare e far vivere ai bambini e alle bambine, ai 
ragazzi e alle ragazze che accompagniamo. In questa esperienza, che non è passiva ma in 
movimento, sta l’incontro con Dio. Avventura è così "tensione" a Dio, desiderio di 
incontrarlo perché è desiderio di pienezza. Dio abbraccia l’uomo, ma serve il suo slancio, la 
sua audacia. L’audacia del bambino che si stacca da terra e si lancia tra le braccia del Padre, 
sapendo (confidando, contro ogni legge della gravità) che le braccia lo sosterranno.  

 

99. 

100. 

101. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 62 

 “Avventura” vuol dire ancora “le cose che devono venire”. Può anche 
indicare un'impresa audace e rischiosa dall’esito incerto. Perché cercare il 

bello, la verità di noi stessi e del mondo, non è cosa facile, non è indolore e soprattutto l’esito 
non è scontato.  
Non è sinonimo però di “vagare” (non c’è nulla di vago nelle promesse di Dio), ma nello 
stesso tempo comporta l’accettazione del “non ancora”, del divenire. Ci piace pensare a noi 
scout come persone che sanno stare nel "non ancora", perché già lì riescono a intuire e a 
percepire il profumo di Dio. 

L’avventura scout è dunque cammino non verso l'ignoto, ma verso “il più bello” e il 
“più buono”, verso la realizzazione della promessa più grande, quella di Dio. Così il nostro 
metterci in cammino diventa condizione necessaria per lasciarci conquistare da Dio, per 
affidarci a lui. E l’esperienza dell’avventura si sostanzia nella spiritualità della strada. 

 

 C’è chi, nella nostra storia associativa, ha trovato parole per esprimere 
quello che per noi rappresenta il significato autentico dello spirito di 

avventura; sono parole che veicolano pensieri che ancora oggi possono ispirare la nostra 
vocazione:  

L’inquietudine diventa stimolo a camminare, a cercare, ad andare avanti. Non è 
un’attesa passiva, ma una ad-tesa, un ad-tendere, cioè un andare, sospinti da qualcosa che 
dentro urge e orienta. Si diventa “nomadi”. La fede è nomadismo, iniziato col grande padre 
di tutta la fede monoteistica, Abramo, e continuata con la storia del popolo prescelto a 
portare nel mondo il Messia, il Figlio di Dio. È il nomadismo della Chiesa, che non solo 
cammina su tutte le strade del mondo ad annunciare la “bella notizia”, ma anche è in 
continuo sviluppo interiore, per rispondere meglio alla sua stessa vocazione e per andare 
incontro al Maestro che viene. Si diventa nomadi: persone incapaci di darsi per vinte, di 
accontentarsi e rassegnarsi. Nomadi, affascinati dal di là, dal dopo, dall’ancora, per leggere 
e vivere il di qua, l’adesso. Nomadi, attenti a ogni voce che risuona sotto il sole o nel buio 
della notte, vicina o lontana, familiare o ignota, e capaci di riconoscere in ogni avvenimento 
l’annuncio di un altro mondo, che invita a ricominciare daccapo. Nomadi, affascinati dalla 
terra, che è grande e tutta per tutti; sedotti dalla perenne novità di Dio che ogni giorno, 
ogni momento, rivela un riflesso nuovo della sua grandezza infinita; tesi a conquistare e a 
godere quanto cresce nel giardino degli uomini. […] Nomadi fino a quando la strada farà 
l’ultima svolta e attraverso il grande portale entrerà nell’eterno, dove finalmente la perfetta 
comunione con Dio non avrà più tramonto: e, intanto, quella gioia e quell’eterno 
illuminano tutta la strada e cantano nel cuore di chi sa camminare. Nomadi dall’eterno al 
tempo, e dal tempo all’eterno. Nomadi perché sospinti da un’insopprimibile nostalgia di 
Dio56. 

Le esperienze avventurose, nomadi, rappresentano allora per noi e per i nostri 
ragazzi l’occasione concreta per misurare noi stessi e acquistano progressivamente il valore 
simbolico dell’apertura all’ignoto, per approdare infine all’incontro con Dio, alla luce della 
Parola che sempre precede e accompagna l’azione educativa con il metodo scout. 

2. La comunità  

 
 

                                                        
56 GIORGIO BASADONNA, Spiritualità della strada, 2013 pp. 97-98-99 

102. 

103. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 63 

 L’esperienza umana della comunità nasce dal naturale bisogno di 
costituirci come donne e uomini nella relazione, prima vicina, famigliare, 

semplicemente affettiva, ma capace di “darci una forma umana” nelle carezze ricevute e 
nello sguardo di chi ci ama. 

Lo scautismo propone l'esperienza di una comunità non solo accogliente, ma educante e 
quindi capace di liberare. La possibilità di essere accolti, chiamati per nome, accompagnati, 
aiuta ogni bambino e ragazzo a collocare il proprio cammino di maturazione personale 
all'interno di una relazione “sociale”. Nella scelta educativa dello scautismo, infatti, il fulcro 
relazionale non è mai privato e chiuso tra educatore e bambino/ragazzo. Al contrario apre 
la nostra spiritualità a rendere anche l'esperienza dell'affetto più profondo aperta a relazioni 
altre e più grandi, perché l'autenticità dell’amore si misura nella sua capacità di generare e 
“costruire ponti”. Per questo nello scautismo la comunità vive di relazioni orizzontali (tra 
pari) e verticali (il grande che aiuta il piccolo), ma coinvolge ciascuno a farsi prossimo e 
compagno di strada dell’altro.  

La comunità è soggetto educante perché diventa luogo e tempo di crescita. Le comunità 
proposte dal nostro metodo non si propongono come nascondimento in cui ogni bambino 
o ragazzo può trovare l’alibi per non mostrare se stesso e il proprio volto, giocando al 
contrario la propria responsabilità. È possibilità per ciascuno di trovare pieno incontro con 
sé nell’esperienza del noi. Proprio l’esperienza del noi (che nasce nell’amicizia, nella 
relazione e prossimità, e diventa occasione di reciprocità) prepara i bambini e i ragazzi 
all’incontro con Cristo. Nel Vangelo, infatti, Gesù invita ogni donna e uomo a seguirlo, 
chiamandoli per nome; chiama la storia di ognuno, ma è una chiamata a rendere la propria 
vita aperta alla comunione: Gesù ci dice che lui è dove “due o tre sono riuniti”. Nel “noi” in 
cui ciascuno accetta di giocare riconosciamo Gesù. Nella relazione e nella reciprocità delle 
nostre comunità possiamo maturare l’attitudine spirituale di essere aperti all’amore nella 
relazione e, attraverso questo, all’essenza di Dio, che intrinsecamente nella Trinità si rivela 
come Dio “in relazione”. Si fa esperienza cioè della necessità dell’amore compiuto e pieno, 
come quello di Dio, che per essere pienamente se stesso deve trovare una missione 
generatrice (come nella creazione) e aprirsi alla relazione con l’altro (come nell’amore 
profondo che Dio ha per l’uomo, libero e liberato).  

 

 Certamente le comunità nello scautismo sono comunità che si costituiscono, 
accolgono, camminano, crescono. L’esperienza metodologica dello 

scautismo non nasconde la fatica dell'essere comunità, ne riconosce i tempi e la cura 
necessari per essere costituita. Tuttavia questo cammino mostra come anche le comunità di 
cui facciamo esperienza, che talvolta sono piccole e apparentemente improvvisate, 
diventano possibilità per farsi discepoli. Partendo, infatti, dalle piccole comunità di cui 
fanno esperienza i bambini e i ragazzi, scaturisce una dimensione evangelica, nell’imparare 
a riconoscere il volto di Gesù, imparando a narrare la propria storia di fede, insieme.  

L’esperienza più alta e intima del noi è quella della comunione, che ci genera come 
fratelli, figli della resurrezione. Per questo l’esperienza della comunità è sostanzialmente 
segno di esperienza ecclesiale, partendo dalla consapevolezza che Gesù ci ama entrando in 
una relazione con noi ed aprendoci alla relazione con i fratelli, una relazione che ci 
costituisce, in virtù di questo amore, come noi ecclesiale: “siamo dello stesso sangue 
fratellino, tu ed io”. 

104. 

105. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 64 

 

 
 
 
3. Il gioco 

 
 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 65 

 Il gioco, nelle sue diverse forme (dai giochi di competizione ai giochi di 
rappresentazione), costituisce un veicolo di trasmissione di messaggi, di 

comprensione dei valori, di acquisizione di conoscenze di straordinaria potenza. In 
educazione è strumento privilegiato. 

È elemento ineludibile della pedagogia dello scautismo, non solo e non tanto come 
risorsa di carattere metodologico, quanto come dimensione entro cui si snoda la proposta 
educativa. Rappresenta, perciò, un’esperienza che caratterizza la proposta educativa dello 
scautismo anche come cammino di iniziazione alla vita cristiana. 

 

 Il gioco, come attività umana, è più antico della cultura (secondo l’autore 
di uno dei saggi di riferimento su questo tema: Johan Huizinga, Homo 

ludens). Ma anche nelle sue forme più semplici, è qualcosa di più che un fenomeno 
puramente fisiologico. Al gioco partecipa qualcosa che oltrepassa l’istinto a mantenere la 
vita.  

Le grandi attività originarie della società umana sono tutte intessute di gioco. Il 
linguaggio per esempio: nella sua dinamica creativa, la lingua ‘gioca’ continuamente fra il 
concreto e l’astratto. Dietro a ogni espressione dell'astratto c'è una metafora, e in ogni 
metafora c'è un gioco di segni e significati. È così che l'umanità ha ricreato sempre la sua 
espressione per tutto ciò che esiste. Oppure, prendiamo il mito: l’uomo primitivo ha cercato 
col mito d’interpretare le cose terrene e col mito ha fondato le realtà umane in una realtà 
divina. In ciascuna delle figurazioni mitologiche, c'è sempre uno spirito che ‘gioca’ sui limiti 
tra scherzo e serietà. E anche il culto: la collettività primitiva compiva le sue azioni sacre, i 
sacrifici, i misteri – a garanzia della salute del mondo – con giochi autentici, nel senso più 
stretto della parola. 

 

 Oggi, nel senso comune e corrente, la parola ‘gioco’ si oppone a ‘serietà’. 
Gioco non è la vita ‘ordinaria’ o ‘vera’. È un allontanarsi da quella per 

entrare in una sfera temporanea di attività con finalità tutta propria. Già il bambino sa 
perfettamente di ‘fare solo per finta’, di ‘fare solo per scherzo ’. In quest'idea del ‘soltanto 
per scherzo’ sta la connotazione di inferiorità del gioco di fronte al ‘serio’. Ma la coscienza 
di giocare ‘soltanto’, non esclude affatto che questa attività possa avvenire con la massima 
serietà, anzi con una intensità, con un abbandono, con una totalità che elimina nel modo più 
completo, per la durata dell'azione, la qualifica ‘soltanto’. 

Ogni gioco in qualunque momento può avvolgere completamente il giocatore. E “il 
gioco si converte in serietà, la serietà in gioco”. Così il gioco “può innalzarsi a vette di 
bellezza e di santità che la serietà non raggiunge” (J. Huizinga). 

Non essendo la vita ordinaria, sta al di fuori del processo d’immediata soddisfazione 
di bisogni e desideri. Interrompe quel processo. Vi si introduce come un'azione provvisoria 
che ha fine in sé. Giocato una volta, permane nel ricordo come una creazione o un tesoro 
dello spirito.  È tramandato, e può essere ripetuto. 

Questa possibilità di ripresa, questa dinamica di ingresso e uscita dalla ’vita vera ‘, è 
una delle qualità essenziali del gioco. È in virtù di questo che “il gioco si fa 
accompagnamento, complemento e parte della vita. Adorna la vita e la completa”. Il gioco, 

106. 

107. 

108. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 66 

in tutte le sue forme superiori, “in cui significhi o celebri qualche cosa, occupa un posto nella 
sfera di festa e di culto, ovvero nella sfera sacra” (J. Huizinga). 

 

 Il gioco si svolge entro certi limiti di tempo e di spazio, ha uno 
svolgimento proprio e un senso in sé, comincia e a un certo momento è 

finito. In questa sua limitazione nel tempo e nello spazio non c’è distinzione tra un gioco e 
un rito: il rito si compie con le forme stesse d’un gioco. Sono entrambi dei mondi provvisori 
entro il mondo ordinario, destinati a compiere un’azione chiusa in sé. 

Entro gli spazi destinati al gioco, come dentro il rito, domina un ordine proprio e si 
realizza, nel mondo imperfetto e nella vita confusa, una perfezione temporanea. 

 

 Lo scautismo è un Grande Gioco, ovvero è un ‘mondo’, anzi introduce in 
un mondo.  Tutti gli ambiti in cui è vissuta l’esperienza dello scautismo 

sono mondi simbolici (simbolici nel senso che mettono insieme una complessità di 
significati): la strada, l’avventura, l’ambiente fantastico. In quanto ambiti di un grande gioco 
nel quale si chiede di entrare, non sono la vita ‘vera’. Ma nessuno che abbia abitato questi 
mondi, nessuno scout potrebbe mai accettare l’affermazione che lo scautismo non è vita 
vera. Non certo per l’incapacità di distinguere tra quotidianità e mondo dell’avventura, ma 
per la serietà, per l’importanza vitale per l’assoluta realtà che tale mondo simbolico 
possiede. In maniera più definita e compiuta è l’ambiente fantastico, il gioco cui 
appartengono lupetti e coccinelle, che può rappresentare il valore del gioco come esperienza 
che si accosta e introduce alla esperienza sacramentaria. Il mondo fantastico della Giungla 
e del Bosco è sì fuori dal tempo e dallo spazio, ma giungla e bosco non sono regioni fittizie, 
da attraversare in maniera solitaria. Entrare nella Giungla o nel Bosco per un lupetto e una 
coccinella significa entrare nel cuore di una comunità, fra persone vere che hanno vissuto e 
stanno vivendo una storia, custodi e artefici di un gioco, di una tradizione i cui iniziatori 
non esistono più, ma la cui storia continua ininterrotta. 

Anche la vita sacramentale si celebra concretamente nel cuore di una comunità. E’ 
una memoria che non è semplice ricordo, ma si fa vicenda presente ancorata alla vicenda 
terrena di Gesù.  

L’ambiente fantastico è un ‘mondo’ a immagine del mondo. Lì si vive (si gioca) la 
trama di una storia già scritta (come la storia della salvezza), nella libertà di esserci – come 
in ogni gioco – e di renderla inedita nella storia della propria comunità che la gioca, il Branco 
e il Cerchio.   

L’ingresso nel gioco della Giungla e del Bosco trasfigura: si diventa lupi o coccinelle, 
pur restando bambini, veri bambini, ma veri lupetti. In un mondo che ha il suo ordine, 
ancorato alla sua Legge e mantenuto dalle regole.  

 

 

 

109. 

110. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 67 

 Ogni gioco ha le sue regole, che determinano ciò che avviene dentro quel 
mondo. Non appena si trasgrediscono le regole, il mondo del gioco 

svanisce. Il gioco non esiste più.  

Ma ciò che mette a rischio l’esistenza stessa della Giungla e del Bosco, la continuità 
di quella storia, non è tanto il momentaneo cedimento alla tentazione della trasgressione ad 
una delle regole della comunità giocante. Al rispetto delle regole nella lealtà piena la 
comunità tende e in questa tensione cresce. L’esistenza del Branco e del Cerchio e la 
continuità della sua storia è messa in pericolo dal disancorarsi dalla Legge, legge che dice 
che il lupetto e la coccinella vive (che significa gioca) con gioia insieme al Branco e al 
Cerchio. È solo il disancorarsi dalla legge che può portare, nelle trasgressioni delle regole, 
alla distruzione del gioco stesso e del suo mondo. Disancorarsi dalla legge significa ‘non 
giocare’ (non vivere) con gioia (con verità) insieme alla comunità, ovvero non sentirsi 
(essere) lupetto o coccinella. È lo spirito della legge a cui liberamente si aderisce che rende 
lupetto o coccinella.   

Perciò, quanto più profondamente questo gioco è vissuto, tanto più ha senso e valore 
il “ritorno” alla vita quotidiana. È in tal senso che l’esperienza della Giungla e del Bosco 
“salva” la vita quotidiana, o più semplicemente la lezione della Giungla e del Bosco guida 
nelle vicende di tutti i giorni, dove fuori dalle regole del gioco, senza uniforme e senza la 
Parlata Nuova, sei vero bambino perché vero lupetto. Come fuori dal rito torni vero uomo 
perché vero cristiano. 

 

 

 
 

111. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 68 

4. Il servizio  

 
 

 Il servire, nell’esperienza umana, si colloca come esperienza dell’inizio 
nell’essere “serviti”; nasce, cioè, nella possibilità che ciascuno di noi ha di 

essere amato e accudito. Prima quindi di pensarci capaci di amare siamo chiamati ad 
imparare ad essere amati, a riconoscere volti e mani che possano accoglierci. Questo accade 
anche nella nostra esperienza di donne e uomini alla ricerca di Dio e capaci di annunciarne 
la buona notizia. Finché non riconosciamo il volto di Dio, che sa essere per noi madre e 
padre, non riusciamo a incarnarne il volto nel nostro agire.  

Nello scautismo l’esperienza del servire inizia proprio dalla possibilità che ogni 
bambino e ragazzo ha di essere accolto, accompagnato e accudito. Non solo dai capi, ma da 
tutta la piccola comunità che accetta di accudire un cucciolo e novizio.   

Dall’esperienza intima e ancestrale del sentirci amati scaturisce anche quell’istinto 
così vitale di farci “genitori” di umanità, prendendoci cura, accudendo e custodendo a 
nostra volta. Nell’esperienza scout si ripropone quella visione cristiana, in cui riconosciamo 
che c’è un amore che “viene prima”, da cui siamo generati e accuditi. Si scardinano in questa 
ottica atteggiamenti che rischiano di rendere l’altro un transfer di noi stessi, di amare per 
elezione e per scelta, in attesa di una reciprocità di ritorno. È in fondo l’esperienza 
dell’amore immeritato, che ci raggiunge prima che noi possiamo corrispondere, 
indipendentemente dalla risposta che potremo dare. La proposta scout, nel suo percorso di 
iniziazione, porta le caratteristiche di un atto di amore gratuito che precede il nostro aderire 
e ci lascia liberi di corrispondervi. La risposta libera all’amore a cui ciascun bambino ragazzo è 
chiamato è l’amore perché il servizio, quello profondamente cristiano, possa nascere come atto di un 
amore che non chiede necessariamente risposta, ma è nello stesso tempo risposta necessaria all'amore 
donato e gratuito.  

 

 L’esperienza del servizio nel metodo scout, proposta in modo strutturato 
nella branca R/S, ma in realtà elemento essenziale in tutto il percorso di 

crescita nello scautismo, riflette e matura questa disponibilità umana ad amare l’altro, anche 
quando l’altro non è il nostro vicino che abbiamo scelto, ma l’uomo in cui riconosciamo di 
amare Cristo. È una crescita spirituale, e quindi umana, che avviene gradualmente, 
partendo dall’aiuto “del grande verso il piccolo”, nella condivisione del gioco e 
dell'avventura, per arrivare ad una scelta di vita consapevole e responsabile. Per questo 
l’esperienza del servizio è profondamente incarnata e vissuta nella reciprocità. Servire non 
è mai, intrinsecamente, esperienza individuale. In questa accezione si superano dinamiche 
che siano solo di altruismo e solidarietà. Si educa a servire come forma di umanità che possa 
essere volto di quell'amore immenso che Cristo incarna nella nostra vita.  

Fare un’esperienza educativa di servizio significa sperimentare quella forma di 
amore alto, che è quella di generare un amore che contribuisce alla vita che è oltre noi, che 
supera la nostra identità e apre all'altro, accompagnandoci a fare di questa relazione una 
esperienza di comunione, 

 

112. 

113. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 69 

 Infine, certamente nella proposta pedagogica dello scautismo “la scelta 
di servizio” si colloca nel tempo della responsabilità. Questa scelta nasce 

dall'essere uomini e donne che accolgono la chiamata ad incarnare nella storia della propria 
vita il Vangelo, amando e servendo i fratelli.  

Nella Partenza viene chiesto ad ogni giovane di accettare di percorrere questa strada 
con Gesù, mettendo piedi, cuore e testa nel camminare e vivere la propria vita come strada 
di incontro con Cristo, riconosciuto in ogni uomo, a discernere nei segni di tale cammino 
quello Spirito incarnato che fa nuova la nostra umanità e “tutte le cose”. L'incontro con 
questo amore nella vita di ciascuno è grembo fecondo di un amore che non potrà essere 
taciuto o nascosto, capace di "farci servi". 

 

 
 

114. 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 70 

5. La strada 

 
 L’esperienza della strada è fortemente collegata al camminare e a tutte le 
risonanze che ne discendono nella vita di ciascuno. Camminare è per ogni 

uomo un’esperienza dell’inizio: prima di collocarsi in una dimensione di progressione e 
direzione intenzionale è di fatto strumento per esplorare, conoscere, entrare in relazione con 
lo spazio e le persone che lo abitano. Camminare permette di abitare e sentirsi a casa.  

Nella proposta metodologica dello scautismo la strada parte infatti come una traccia, 
una pista e un sentiero che vanno scoperti, esplorati e poi, via via nel cammino, si allargano 
e arricchiscono di nuovi elementi e si fanno strada. La strada, quindi, è una esperienza 
dell’inizio umano e spirituale del cammino scout. La pista che accompagna i lupetti 
nell’ambiente fantastico apre pian piano i bambini al mistero, aiutandoli ad addentrarsi in 
un luogo a loro sconosciuto, che evoca e apre ad una dimensione altra. Allo stesso modo il 
sentiero, per le coccinelle, permette di aprire ogni bambino all’incontro e alla relazione, che 
va scoperta e vissuta. La strada, ancora sentiero, è anche luogo di avventura, come capacità 
di stare sui confini e di varcarli, aprendosi a ciò che di nuovo deve arrivare. L’esperienza 
della strada, tipica del metodo della branca R/S ma già elemento cardine in tutto il cammino 
scout, racchiude quindi una spiritualità che apre all’esperienza del sé che entra in relazione 
con i luoghi e i tempi della propria vita, con le persone che incontriamo, e con una 
dimensione escatologica di cui ogni uomo porta il germe.  

 

 Il camminare sulla strada insegna il tempo lento dell’umano, l'attenzione 
alle piccole tracce. Apre alla speranza, che ci permette di muovere i passi 

oltre una curva che nasconde l'orizzonte.  

La strada diventa esperienza "dell'essere e del divenire” dell’uomo, vivendo di due 
dimensioni: quella verticale, che ci solleva dalla forma, e quella orizzontale, che dà forma 
alla nostra spiritualità. 

La strada ci chiede di “essere”, capaci di entrare in relazione con noi stessi, i nostri sogni, 
le nostre fatiche e le nostre attese. La strada apre all’incontro con il mondo che esploriamo 
e che impariamo a conoscere e abitare. Fare esperienza di strada significa imparare ad 
incardinare i passi in luoghi e tempi concreti e reali, lasciandoci contaminare e generare in 
questo incontro autentico e pieno. L’esperienza della strada, già partendo dalla pista e dal 
sentiero, è anche esperienza di fatica e fallimento, perché incontro con la nostra umanità, 
tutta intera. Tuttavia anche l’esperienza dell’inciampo, del limite, della fatica è collocata in 
una direzione che ci chiama ad assaporare questi momenti come occasione per andare in 
profondità nella verità è pienezza della nostra esperienza e, nel contempo, proseguire oltre.   

La strada “diviene”. La strada insegna, infatti, che un’esperienza si rivela solo se 
“camminata” e giocata, nell’avventura che apre al dopo che va abitato e varcato. Sulla strada 
avviene in modo reale e non solo figurato, l'incontro con Gesù che cammina. Un incontro 
che si compie nel tempo e nello spazio, nell’essere e nel divenire uomini. Chi fa esperienza 
del camminare sulla strada sa anche che la strada vive di un tempo provvisorio perché mai 
compiuto completamente. Per questo la spiritualità della strada apre ad una dimensione 
escatologica di un dopo e un oltre, il tempo nuovo del regno di Dio in cui riconosciamo di 
essere chiamati. La strada diviene perché è anche occasione per andare e annunciare, come 

115. 

116. 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 71 

Gesù ci ha chiesto.  In questo senso l’esperienza della strada legge anche la vocazione dello 
scautismo ad essere luogo e tempo che connette, a farsi ponte che riesce ad abitare il confine, 
a varcarlo, ad aprire porte e farsi soglia per incontrare, accogliere, accompagnare. 

 

 
 

PER CONCLUDERE 
 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 72 

BUONE PRATICHE 
 

DA TENER PRESENTE NEL PERCORSO CHE ATTENDE LE COMUNITÀ 
 

1 
Non è la Comunità capi o il Gruppo scout che si assume l’iniziativa di costruire percorsi di Iniziazione 
Cristiana, ma in questo si risponde ad una chiamata da parte della comunità cristiana ... e quindi ultimo 
referente non può che esserne il Vescovo. 

 

“Bella questa cosa la facciamo anche noi?” oppure “Fa parte del nostro mandato di capi 
accompagnare all’Iniziazione Cristiana, quindi il parroco deve accettare che il catechismo lo facciamo 
per conto nostro!”. Non è questo l’approccio giusto alla questione. Dobbiamo sempre avere 
presente la dimensione ecclesiale dell’Iniziazione Cristina, che ha nella comunità cristiana 
raccolta attorno al Vescovo il suo luogo proprio.  

Abbiamo gli strumenti e forse le competenze, ma l’attenzione che dobbiamo insieme avere 
è che siamo inseriti in un contesto più ampio del nostro Gruppo: la Chiesa si costituisce 
attorno al Vescovo ed è da lui che, quindi, ci deve venire un mandato per avviare qualsiasi 
percorso. Il parroco sarà, ovviamente, il primo interlocutore; per rispondere alla chiamata 
di costruire percorsi di IC si deve verificare la capacità e la possibilità di inserirsi in una rete 
ecclesiale fatta di parrocchia/parrocchie, catechisti, consiglio pastorale, altri gruppi 
ecclesiali di saper camminare sempre in dialogo con queste realtà senza rinunciare alla 
nostra identità associativa, al nostro metodo. 

La risposta a questa chiamata, questi percorsi ecclesiali da costruire e sviluppare saranno 
parte integrante del Progetto Educativo del Gruppo scout. 

 

 

2 
Precisare pertanto gli attori con i quali entrare in dialogo: parrocchia? un insieme di parrocchie? l’ufficio 
catechistico diocesano? i catechisti? ... non si può non tener conto al riguardo delle realtà dei nostri Gruppi 
che spesso sono costituiti da ragazzi provenienti da diverse parrocchie. 

 

Con chi dobbiamo dialogare? L’articolazione diocesi-parrocchie oggi ha una varietà di 
esperienze e di modalità proprie di ogni territorio che rende difficile dare indicazioni 
univoche. Siamo convinti che il respiro ecclesiale sia la carta vincente per questo tipo di 
proposta: tanto più ci si chiude tanto meno si riesce a comunicare il vero senso della IC che 
è un sentirsi parte di tutta la Chiesa nella sua dimensione cattolica, universale e locale. 
Diventa fondamentale ogni relazione con le realtà ecclesiali locali che intercettano i ragazzi 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 73 

a noi affidati. Nei casi in cui le parrocchie di provenienza dei nostri ragazzi siano molteplici 
dovrà essere chiaro da di chi viene il mandato e dovremo fare attenzione a curare i rapporti 
con tutti gli altri attori ecclesiali coinvolti nei percorsi dei nostri ragazzi. Occorrerà, forse, 
farsi promotori di un progetto che sia interparrocchale. 

 

 
 

3  
Individuazione dei passi concreti da fare nell’accogliere e nel realizzare un progetto d’Iniziazione Cristiana: 
con chi è costruito? rispettando quali tappe? seguendo quali procedure? 

 

Lo stile che ci contraddistingue è quello della progettualità. Dopo esserci assicurati di avere 
fatto nostro un respiro ecclesiale, diventa necessario individuare i passi concreti per poterlo 
realizzare. Con chi va costruito il percorso? Tanto più ci sono altre realtà che condividono 
questo progetto (Catechismo, ACR…) tanto più va condiviso. La presenza dell’Assistente 
ecclesiastico può essere un valido aiuto, in quanto garante di ecclesialità. Quali tappe vanno 
rispettate? Ci viene facile rispondere per abitudine, che l’unica tappa è quella di chi mi è 
affidato, altrimenti viene meno la Progressione Personale Unitaria. In questo cammino, 
accanto a questa attenzione, non possiamo perdere di vista il cammino liturgico della Chiesa 
e quello della Parrocchia o della Unità Pastorale. Si potrebbe anche ragionare di percorsi 
personalizzati, che riescano ad articolare la Progressione Personale Unitaria del ragazzo e il 
suo percorso di Iniziazione Cristiana, ma questo apre a scenari innovativi, rispetto alla 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 74 

proposta più tradizionale, che devono essere esplorati insieme con gli altri interlocutori. 
Con quali procedure? Fondamentale è restare fedeli alla nostra identità, al metodo scout. Il 
capo che prima o dopo l’attività scout, diventa il catechista solo dei ragazzi coinvolti nella 
Iniziazione Cristiana per fare qualcosa che si stacca dal resto ci pare una cosa da evitare 
assolutamente. È usando il Metodo, quindi con gli strumenti propri dello scautismo come 
metodo educativo che noi realizziamo questo cammino. Il corretto equilibrio tra le 
dimensioni umana/religiosa/cristiana e esperienza/simbolo/concetto ci permettono di 
compiere correttamente questo percorso di iniziazione. 

 

 

4  
Prevedere momenti comuni con le altre realtà ecclesiali. 

 

Nell’ottica di un respiro ecclesiale è importante anche prevedere delle occasioni in cui siano 
i ragazzi stessi ad incontrarsi con coetanei o comunque con altre persone che compiono lo 
stesso cammino. Allo stesso tempo è importante che nel percorso dell’IC ci sia un 
coinvolgimento di tutta la comunità dell’unità, è nella verticalità delle nostre comunità che 
va vissuto anche il percorso di IC. Per quanto è possibile, quindi, saranno da evitare 
momenti che coinvolgono esclusivamente chi sta camminando verso la celebrazione di un 
sacramento, ma coinvolgere sempre, nella logica tipica del Metodo che fa del cammino 
personale un cammino dentro una comunità, tutta l’unità 

 

 

5  
Offrire qualche indicazione su come vivere i momenti celebrativi ... come, ad esempio, l’attenzione a 
prevedere qualche celebrazione comunitaria del sacramento della Riconciliazione. 

 

Nella sua forma normale la celebrazione del Battesimo avviene in una chiesa dove c’è il 
Battistero e la Confermazione nella comunità raccolta attorno al Vescovo. Questo esclude 
che il Gruppo scout sia il luogo adatto alla loro celebrazione. Diverso è il caso della 
ammissione a partecipare all’Eucaristia come invitati al banchetto la possibilità di accedere 
all’Eucaristia, la “prima comunione” non è un sacramento, ma la prima volta in cui si può 
eccedere ad sacramento, questa potrebbe avvenire in occasione di qualsiasi celebrazione 
Eucaristica. Ugualmente si può dire per il sacramento della Riconciliazione, che 
normalmente avviene dentro un contesto di avviamento alla pratica del sacramento.  

Il cammino di avvicinamento all’Eucaristia e di avviamento alla celebrazione della 
Riconciliazione possono prevedere dei momenti celebrativi che possono essere di 
preparazione. È bene che se questi momenti sono previsti dalla parrocchia anche gli scout 



Riflessione interna ad uso associativo 
 

 75 

vi partecipino e viceversa può essere significativo che nell’unità scout si possano prevedere 
di questi momenti, celebrati con uno “stile scout” aperti anche agli atri. 

È bene ricordare che il cammino della IC non è solo un cammino catechistico, ma prevede 
anche momenti celebrativi, non solo quelli sacramentali, e alla costruzione di questi 
momenti il Gruppo Scout può partecipare anche portando il suo contributo di competenza 
rituale. 

 

 

6  
Chiedersi se e come usare i “catechismi”, libri della fede. 

 

La Chiesa Italiana ha predisposto dei Catechismi come libri della fede destinati a diverse 
età della vita. Le singole Diocesi in molti casi hanno adottato dei sussidi che accompagnano 
l’itinerario catechistico per le diverse età. La progettazione di un itinerario di IC che 
coinvolga anche il Gruppo scout deve tenere conto delle indicazioni locali e deve integrarsi 
con queste indicazioni. 

Rimane che per la metodologia scout non è il libro l’elemento centrale, ma rimane sempre 
l’esperienza, la sua comprensione e assimilazione personale, questo non esclude un uso 
personale da parte del ragazzo anche di questi sussidi, di un libro della fede che lo 
accompagni nel suo percorso personale.  

Un libro della fede che accompagni il cammino personale del ragazzo anche al di fuori delle 
attività scout può essere anche uno strumento che può aiutare il coinvolgimento delle 
famiglie. Fin qui non ne abbiamo accennato, ma l’itinerario di IC coinvolge non solo 
parrocchia e Gruppo scout, ma anche la famiglia. Anche per questo coinvolgimento sarà 
importante progettare insieme la partecipazione della famiglia all’itinerario dei ragazzi. 

 

7  
Invito a seguire il percorso tracciato dall’anno liturgico, itinerario della vita cristiana.  

 

L’anno liturgico è un ottimo strumento a nostra disposizione che ci permette di amalgamare 
la vita e il cammino della comunità ecclesiale con quella della nostra unità. Questo diventa 
ancor più indispensabile nelle realtà dove più agenzie educative sono chiamate a 
condividere questa missione. 

 



Bozza del documento – aprile 2018 
 

 76 

8  
Richiamare l’attenzione sul fatto che gli itinerari d’Iniziazione Cristiana non devono divenire motivo di 
esclusione nei confronti dei bambini e dei ragazzi non cattolici presenti nelle nostre unità ... quindi è 
necessario stare in guardia per evitare ogni genere di chiusura.  

 

Una delle caratteristiche della nostra Associazione è quella di essere aperta a tutti e di 
chiedere una scelta di fede esplicita solo al momento della Partenza: noi accogliamo anche 
chi non ha ancora fatto una scelta cristiana (non battezzati), anche chi proviene da una 
famiglia di altra religione. Anche quando il Gruppo scout è coinvolto negli specifici percorsi 
di IC, questo non deve farci perdere questa caratteristica di apertura, di annuncio e anche 
di essere un’occasione di maturazione della propria fede in un contesto plurale, 
multireligioso e multiculturale. 

 

 

 



Associazione
Guide e Scouts
Cattolici Italiani


