
1 

 

PROGETTO INIZIAZIONE CRISTIANA 7-12 ANNI 
 

A. MODALITÀ DI APPROCCIO, LOGICA E PROSPETTIVA DI 
FONDO 

 

 Approccio OLISTICO, capace cioè di includere tutte le dimensioni della vita: la 
CONOSCENZA, l’ADESIONE DELLA VOLONTÀ, l’ABILITAZIONE A REALIZZARE, 
immaginando spazi di esperienza e allestendo situazioni dinamiche che permettano 
ad ognuno di attivarsi. L’iniziazione cristiana dei ragazzi deve diventare un dispositivo 
che permette a chi lo vive di contribuire in modo attivo alla proposta: senza AZIONE e 
PARTECIPAZIONE non c’è cammino reale. 
   «La iniziazione avviene dentro un processo formativo, cioè di trasformazione o 
crescita della persona nella fede, costituito da 4 passaggi: SOCIALIZZAZIONE, 
EVANGELIZZAZIONE, INTERIORIZZAZIONE, INTEGRAZIONE.  
Con la SOCIALIZZAZIONE una generazione trasmette all’altra la ricchezza della sua 
esperienza, la cultura, e i beni necessari alla vita. Ma la persona ha bisogno anche di 
EVANGELIZZAZIONE ovvero di ricevere la proposta diretta del Vangelo con cui rileggere la 
propria esistenza e il progetto di vita alla luce della fede di Gesù. INTERIORIZZAZIONE  
significa passare da un annuncio ascoltato a un annuncio che diventa coscienza e 
direzione della persona e, quindi, criterio di giudizio e decisione. Frutto della 
interiorizzazione è la CONVERSIONE. Infine l’INTEGRAZIONE mette in evidenza che la 
iniziazione si compie quando il messaggio ricompone l’unità della persona come 
discepola».1  
 

 Logica catecumenale: «Dato che la missione ad gentes è il paradigma di tutta l’azione 
missionaria della Chiesa, il catecumenato battesimale, che le è congiunto, è il modello 
ispiratore della sua azione catechizzatrice».2  
 

 Prospettiva di fondo: proposta il più possibile condivisa, fatta a tutti, ma in un’ottica 
di GRATUITÀ e di LIBERTÀ. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
1 L. MEDDI,  L’itinerario formativo per la iniziazione cristiana dei ragazzi, (p.149-175), in U. LORENZI – M. DIANA – F. FELIZIANI 

KANNHEISER – F. FALCINELLI – M.R. ATTANASIO – L. MEDDI, Iniziazione cristiana per nativi digitali. Orientamenti socio-pedagogici e 
catechistici, Paoline, Milano 2012, p.158. 
2 CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Direttorio Generale per la Catechesi, n.°90. Il riferimento al catecumenato battesimale non può che 
essere analogico e, quindi, di “ispirazione” perché abbiamo a che fare con persone (i ragazzi di età compresa tra i 7 e i 12 anni) 
che hanno già ricevuto il Battesimo da bambini. 



2 

 

 
 

B. OBIETTIVI 
 

Quali sono gli obiettivi pastorali da raggiungere con il ripensamento 
dell’itinerario formativo? 
 

1. PASSARE DA UN ITINERARIO CATECHISTICO  BASATO ESSENZIALEMENTE SULL’ 
“ORA SETTIMANALE DI CATECHISMO”, A UN PERCORSO INIZIATICO (dove la 
catechesi resta una componente fondamentale, ma non esaustiva3), OFFRENDO AI 
RAGAZZI UN’ESPERIENZA DI CATECHESI VIVIBILE PER TEMPI E MODI, CHE SIA UN 
VERO “TIROCINIO DI VITA CRISTIANA”(non basta sapere, ma occorre esercitarsi a 
vivere da cristiani).  

 

a) CAMMINO A TAPPE LINEARE, CHE PROCEDE. 
b) STILE DI “PRIMO ANNUNCIO”, il che significa non dare nulla per scontato. 
c) CRITERIO DI “ESSENZIALIZZAZIONE” DEL MESSAGGIO CRISTIANO. 

 

 Occorre creare “spazi umani” di “incontro vero” (la fede cristiana è la storia di 
una relazione aperta alla sorpresa), scegliendo possibilmente un tempo in cui i 
ragazzi non siano stanchi per la scuola o per altri impegni. 

 Prevedere specifici momenti di catechesi, per offrire un’organica e sintetica 
visione del messaggio cristiano. 

 Promuovere una molteplicità di esperienze di vita, attività, confronti e scambi 
con una successiva rielaborazione nel gruppo. Gli scopi sono: 
 Dare concretezza all’itinerario, senza perdere il contatto con la realtà. 
 Promuovere una partecipazione attiva e una più fruttuosa assimilazione 

del messaggio cristiano in tutte le sue dimensioni (introdurre i ragazzi a 
tutte le dimensioni della fede, per poter vivere da cristiani). 

 Favorire l’esercizio della fede, della speranza e della carità. 
 Maturare la capacità di giudizio evangelico (discernimento). 
 Promuovere la pratica della vita cristiana: si possono proporre lungo il 

cammino alcuni possibili esercizi ascetico-penitenziali (correzione dei 
difetti, pratica del perdono, piccoli sacrifici e rinunce, concreti atti di 
carità e fraternità, fedeltà agli impegni presi, piccoli servizi domestici).  

 Scandire il cammino con riti e celebrazioni.  
 Favorire (soprattutto nelle Parrocchie di grandi dimensioni) i piccoli gruppi.  

 
 
 

                                                 
3 La catechesi a servizio dell’iniziazione cristiana: “È «l’anello necessario tra l’azione missionaria che chiama alla fede e l’azione 
pastorale che alimenta continuamente la comunità cristiana» (DIRETTORIO GENERALE PER LA CATECHESI, n.°64); si tratta pertanto di 
un’azione «basilare e fondamentale»[…] Tale catechesi si caratterizza come formazione organica e sistematica della fede non 
solo nell’ottica dell’insegnamento, ma anche e soprattutto nella dimensione dell’apprendimento di tutta la vita cristiana, con 
una formazione di base essenziale che introduca al suo nucleo, alle certezze fondamentali della fede, ai valori evangeli basilari 
(cfr. DIRETTORIO GENERALE PER LA CATECHESI, n.° 64)”. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e 
la catechesi in Italia, n.° 23, Elledici, Torino 2014. 
 



3 

 

 

2. INTRODURRE ALLA RELAZIONE CON GESÙ, DENTRO LA COMUNITÀ ECCLESIALE E 
ATTRAVERSO LE SUE MEDIAZIONI. 

 

a) FAR CONOSCERE GESÙ AI RAGAZZI E FARLI INNAMORARE DI LUI, non limitarsi 
solo a “dare idee” su di Lui4 (presentare la fede di Gesù, prima della fede in Gesù): 
«va sottolineato come l’incontro con Cristo sia sorgente, itinerario e traguardo di 
catechesi e, più ancora, di ogni azione pastorale».5 

o Attraverso la LETTURA DEL VANGELO. 
o Con un LINGUAGGIO NARRATIVO.  

Creare occasioni di narrazione per: comprendere e raccontare se stessi, 
confrontarsi con la narrazione evangelica, convertire, guarire, 
riprogettare e integrare la propria esperienza personale. 

b) GRADUALE E PROGRESSIVO INSERIMENTO NELLA PROPRIA COMUNITÀ 
CRISTIANA E NELLE SUE DIMENSIONI VITALI FONDAMENTALI.  

Far conoscere/scoprire tutta la comunità (che annuncia e testimonia con la 
sua vita). Far nascere nei ragazzi il desiderio di rimanere nella comunità anche 
dopo il percorso di iniziazione cristiana, “perché lì si sta bene”! 
Valorizzare: 

o La  Domenica e la Messa domenicale: «Il giorno del Signore, la 
Domenica, si rivela così come evento sintetico della vita della comunità 
ecclesiale, vero luogo di grazia che invita i cristiani a lasciarsi trasformare 
dallo Spirito in vista dell’incontro con Cristo e del gioioso annuncio 
missionario del Vangelo. In effetti, al vertice di ogni azione educativa “sta 
la preoccupazione di disporre i fedeli a fare del mistero eucaristico la 
fonte e il culmine di tutta la vita cristiana”6. La partecipazione alla Messa 
domenicale, che ancora per tanti rappresenta l’accesso popolare alla vita 
di fede, permette di recuperare il respiro pasquale della Chiesa».7 

o L’Anno Liturgico: «La centralità del giorno del Signore rimanda, nella 
scansione delle settimane, al valore dell’Anno Liturgico: “Il modo più 
ordinario per seguire un itinerario di fede è condividere il cammino della 
Chiesa nell’Anno liturgico, scandendone su di esso le tappe. L’Anno 
liturgico infatti determina un percorso celebrativo in un crescente 
inserimento nel mistero di Cristo; offre una prospettiva organica per 
l’itinerario della catechesi; guida verso la maturazione di atteggiamenti e 
di comportamenti coerenti di vita cristiana (...). Come ambiente 

                                                 
4 “Educare al pensiero di Cristo, al vedere la storia come Lui, a giudicare la vita come Lui, a scegliere ed amare come Lui, a 
sperare come insegna Lui, a vivere in Lui la comunione con il Padre e lo Spirito Santo”. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Catechismo 
per la vita cristiana. 1/Il rinnovamento della catechesi, Edizioni Conferenza Episcopale Italiana, Roma 1970, n.° 38. 
5 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°21. 
6 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Catechismo per la vita cristiana. 1/Il rinnovamento della catechesi, Edizioni Conferenza 
Episcopale Italiana, Roma 1970, n.° 46. 
7
 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 

n.°97. 



4 

 

ecclesiale tipico per compiere l’itinerario di fede, non deve essere messo 
in secondo piano da nessun’altra esigenza o proposta pastorale”8».9 

o La vita di preghiera. 
o Esperienze di carità, di fraternità e di condivisione. 
o Esperienze integrative alla catechesi quali l’oratorio, la vita associativa, 

i campi scuola, l’estate ragazzi, le gite e i pellegrinaggi a luoghi 
significativi per la vita di fede. 

  

3. RECUPERARE IL RUOLO INDISPENSABILE DELLA FAMIGLIA NELLA COMUNICAZIONE 
DELLA FEDE, AIUTANDO I GENITORI A RISCOPRIRE LA FEDE O MATURARE NELLA 
FEDE IN VISTA DELLA TESTIMONIANZA AI LORO FIGLI. 
 

 «Come premessa occorre rifiutare fin da subito, fin nel linguaggio, lo schema di 
famiglia e parrocchia come una di fronte all’altra. Meglio parlare da subito di 
MOMENTO PARROCCHIALE e MOMENTO FAMILIARE DELL’INIZIAZIONE CRISTIANA 
DEI RAGAZZI, nella convinzione che la famiglia è dentro la comunità. Se esiste una 
distinzione, riguardo all’educazione cristiana dei ragazzi, tra la responsabilità specifica 
della famiglia e quella della parrocchia, essa non serve per separare, ma per far 
cogliere meglio l’intreccio vitale di presenza e di attenzioni, dentro l’unica comunità 
cristiana».10  

 «I percorsi di iniziazione per bambini e ragazzi possono diventare per molti genitori 
l’occasione di un nuovo incontro con la bellezza del Vangelo e con la comunità 
cristiana. Questa opportunità richiede di INTESSERE RELAZIONI CONTINUATIVE E OPEROSE TRA I 

GENITORI e le altre componenti della comunità ecclesiale, evitando però che l’attività 
con i bambini non divenga strumentale per l’incontro con gli adulti. In QUESTO 

INTRECCIO DI RELAZIONI non solo si alimenta la Chiesa stessa, chiamata ad apprendere il 
linguaggio della vita quotidiana, ma vengono sostenute le famiglie, in particolare 
quelle che fanno più fatica a credere e a comunicare la fede”.11 

 «L’educazione religiosa dei figli, soprattutto nell’infanzia e nella fanciullezza, non può 
prescindere da una SPECIFICA AZIONE CATECHISTICA DEI GENITORI che restano “per i 
loro figli i primi annunciatori della fede” (L.G. n.°11), ANCHE IN SITUAZIONI DIFFICILI 
O IRREGOLARI. Di fatto la catechesi familiare “ha un carattere particolare e, in certo 
senso, insostituibile… Precede, ACCOMPAGNA e ARRICCHISCE ogni altra forma di 
catechesi”(Giovanni Paolo II, Catechesi Tradendae n.°78). 
In famiglia, dove “tutto può svilupparsi in un CLIMA DI AFFETTO E DI DIALOGO, al 
magistero della vita si unisce il magistero della Parola” (D.B. n.°152), alla CATECHESI 
occasionale, CONNESSA A FATTI QUOTIDIANI, AD EVENTI FAMILIARI  ED 
AVVENIMENTI RELIGIOSI, occorre associare progressivamente, seppure in forma 

                                                 
 8CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, L’iniziazione cristiana 3. Orientamenti per il risveglio della fede e il completamento 
dell’iniziazione in età adulta, 8 giugno 2003, n. 36.  
9
 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 

n.°99. 
10 UGO LORENZI, La riforma dell’iniziazione cristiana dei ragazzi, in La Rivista del Clero italiano, Vita e Pensiero, 9 /2013, p. 571.  
 
11 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°69. 



5 

 

iniziale, una organica formazione cristiana. La catechesi familiare, essenziale nei 
primi anni di vita, deve continuare con modalità diverse nelle età successive e, nello 
stesso tempo, sostenere e consolidare l’itinerario di fede proposto nella comunità 
parrocchiale».12   

 «In questa prospettiva di comunità, un ruolo primario e fondamentale appartiene alla 
famiglia cristiana in quanto Chiesa domestica. Essa, proprio come la Chiesa, è “uno 
spazio in cui il Vangelo è trasmesso e da cui si irradia”13 e ha una “prerogativa unica: 
trasmette il Vangelo radicandolo nel contesto di profondi valori umani”.14Tutti 
conosciamo le fragilità, le fatiche e le ferite alle quali è esposta oggi la famiglia. 
Mentre rimane impegno costante delle comunità cristiane esprimere forme di 
vicinanza e di sostegno pastorale e spirituale agli sposi, dobbiamo comunque pensare 
ai genitori cristiani, qualunque situazione essi vivano, come i primi educatori nella 
fede: essi, salvo espliciti rifiuti, con il dono della vita desiderano per i propri figli anche 
il bene della fede. Proprio per questo, la comunità cristiana deve alla famiglia una 
COLLABORAZIONE LEALE ED ESPLICITA, considerandola la prima alleata di ogni proposta 
catechistica offerta ai piccoli ed alle nuove generazioni. In tal senso va valorizzato 
ogni autentico sforzo educativo in senso cristiano compiuto da parte dei genitori».15 
 

COSA CHIEDERE IN CONCRETO ALLE FAMIGLIE? 
 

«In concreto, si tratta non solo di fissare VERI E PROPRI ITINERARI DI CATECHESI PER I GENITORI, 
ma anche e soprattutto di RESPONSABILIZZARLI A PARTIRE DALLA LORO DOMANDA DEI 

SACRAMENTI. Molte esperienze in questi anni hanno mostrato l’efficacia che deriva dal 
COINVOLGERE GENITORI E FIGLI NELLA CONDIVISIONE DI ALCUNI APPUNTAMENTI DI PREGHIERA, DI 

RIFLESSIONE E DI APPROFONDIMENTO, suffragati da una sussidiazione semplice e mirata, 
vissuti in ambito domestico, in gruppi, nella comunità. FRUTTUOSI SONO PURE QUEI 

METODI CHE CONVOCANO GENITORI E FIGLI IN APPUNTAMENTI PERIODICI, DOVE SI APPROFONDISCE IL 

MEDESIMO TEMA CON ATTIVITÀ DIVERSIFICATE, RIMANDANDO POI AL CONFRONTO IN FAMIGLIA. Si 
tratta di non lasciare sole le famiglie, ma di accompagnarle, AIUTANDO I GENITORI A 

TRASMETTERE AI LORO PICCOLI UNO SGUARDO CREDENTE CON CUI LEGGERE I MOMENTI DELLA VITA. Lo 
si fa a partire da strumenti semplici: la preghiera e la lettura del Vangelo in famiglia, 
specie nei momenti forti dell’anno liturgico, le parole di fede per accogliere un 
momento di gioia, come la nascita di un fratellino o di una sorellina, un buon risultato 
nella scuola o nello sport, una ricorrenza familiare; ma anche per affrontare i motivi 
di tristezza che derivano da un lutto, una malattia, un insuccesso, una delusione. Così 
pure si educa insegnando il valore del perdono donato e ricevuto, come del 
ringraziamento».16 

 

Si tratta, in concreto: 
                                                 
12 CONFERENZA EPISCOPALE PIEMONTESE, I Catechisti collaboratori di Dio per testimoniare e servire il Vangelo. Lettera ai Parroci e alle 

loro Comunità, Elledici, Torino-Leumann 2009, n.°11. 
13 EVANGELII MUNTIANDI, n.°71.  
14 DIRETTORIO GENERALE PER LA CATECHESI, n.°255. 
15 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°28. 
16 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°28. 



6 

 

 

a) Di aiutare i genitori a CREARE IN CASA UN AMBIENTE/UN CLIMA che faccia 
respirare i valori cristiani. 
 

b) Di accompagnare i genitori nella maturazione della capacità di LEGGERE E 
INTERPRETARE CON GLI OCCHI DELLA FEDE ciò che si vive in famiglia/ciò che vive 
la famiglia /ciò che accade nel proprio contesto di vita, nel mondo. 

 

c) Di stimolarli a DIALOGARE CON I FIGLI SU ASPETTI DEL CAMMINO DI FEDE che 
stanno vivendo in Parrocchia. 

 

d) Di invitarli a LASCIARSI COINVOLGERE (proposta che sono chiamati accettare con 
assoluta libertà, senza alcun obbligo) NEL MOMENTO DELLA PROGRAMMAZIONE 
DEI PERCORSI DI INIZIAZIONE DEI LORO FIGLI, per precisare obiettivi, tempi e 
modalità. 

 
e) Di stimolarli ad APPOGGIARE CON CONVINZIONE il cammino di fede che i figli 

vivono in Parrocchia e a PRENDERE SUL SERIO, in alcuni periodi “forti” (Avvento-
Natale/Quaresima-Pasqua), LE PROPOSTE DIOCESANE DI PREGHIERA, 
RIFLESSIONE, CARITÀ da vivere in famiglia. 

 

f) Di invitarli a VALORIZZARE IN FAMIGLIA LA PREGHIERA QUOTIDIANA (es. 
benedizione dei pasti…). 

 

g) Di proporre loro, in Parrocchia, SPECIFICI INCONTRI FORMATIVI (per riscoprire 
/ravvivare o approfondire la propria fede) e la partecipazione a SPECIFICHE 
CELEBRAZIONI che scandiscono il cammino di fede dei figli. 
 

4. RISVEGLIARE IL COMPITO FORMATIVO DELLA COMUNITÀ PARROCCHIALE17, PERCHÉ 
RECUPERI LA SUA DIMENSIONE MATERNA. 

                                                 
17 «Perché la comunità cristiana possa esercitare il suo primato come soggetto di educazione e di evangelizzazione occorre 
rimettere a fuoco l’idea stessa di comunità cristiana, ridirci quali sono gli ELEMENTI ESSENZIALI di essa, distinguendoli da quelli 
accessori, e soprattutto che ci si assuma insieme l’impegno a costruire la comunità stessa. PAROLA, LITURGIA, CARITÀ: QUESTA È LA 

STRUTTURA PORTANTE DI OGNI COMUNITÀ CRISTIANA. Struttura: CIÒ CHE DÀ SOLIDITÀ, NATURA, IDENTITÀ. Sappiamo che questo e non altro 
connota profondamente la comunità dei credenti nel Signore Risorto. Possiamo rischiare di dare per scontato anche questo, ma 
il non vigilare nel distinguere tra ciò che è essenziale e ciò che è accessorio genera comunità cristiane che perdono la loro 
originale identità e rischiano di affannarsi dietro tante cose, perdendo di vista la loro ragion d’essere. Si impone dunque 
l’esigenza di una vigilanza continua, per verificare e tornare a scegliere di essere comunità secondo l’identità e la natura 
profonda ed essenziale dell’essere Chiesa. 

La comunità cristiana ha bisogno di CURA PER I LEGAMI TRA LE PERSONE. Potrebbe apparire un elemento accessorio, in effetti è 
una delle manifestazioni più delicate e umane della carità, che ha inizio all’interno della comunità per trasformarsi in energia 
buona che contribuisce a costruire un mondo a misura della dignità di ogni persona, del disegno che Dio ha su ciascuna di esse. 
Comunità anonime e fredde non possono apparire il volto umano di un Dio che è Amore. La cura dei legami interpersonali 
appare come un impegno generato dalla Parola e dall’Eucaristia, che si esprime in accoglienza e in uno spirito di fraternità 
universale. 
     La comunità, per essere viva e rispondere alla ricchezza della sua identità, deve SAPER VALORIZZARE LE SOGGETTIVITÀ, che significa 
RICONOSCERE I DIVERSI CARISMI: vocazioni, doti personali, esperienze spirituali e di aggregazione. Fare spazio alle soggettività fa 
crescere il senso di responsabilità, fa maturare, genera appartenenza. L’omologazione, che nasce talvolta anche da un eccesso di 
pianificazione e di organizzazione, finisce con lo spegnere slanci e creatività, e di mortificare la tensione missionaria e 
testimoniale della comunità. Questo suppone anche che SI RICONOSCA IL SENSO DELLE DIFFERENZE, che SI SAPPIA VALORIZZARLE E FAVORIRE LA 

LORO INTEGRAZIONE. Ogni comunità cristiana è un crogiuolo in cui realtà, sensibilità, vocazioni, esperienze diverse si incontrano, 
entrano in relazione, si modificano reciprocamente. Le differenze accrescono la complessità, ma aumentano la ricchezza. L’UNITÀ 



7 

 

 

 «Prima sono i catechisti e poi i catechismi; anzi, prima ancora, sono le comunità 
ecclesiali. Infatti […] non è pensabile una buona catechesi senza la partecipazione 
dell’intera comunità».18 Vogliamo ribadire con forza questa convinzione, con cui si 
concludeva il Documento Base: l’opera dell’annuncio e della catechesi è espressione 
– prima ancora che di persone preparate per questo servizio – dell’intera comunità 
cristiana. […] Infatti la comunità cristiana è l’origine, il luogo e la meta della 
catechesi».19 

 «La comunità […] non aiuta a crescere quando tutto funziona bene, ma quando ci 
sono persone che, dentro le situazioni così come sono, credono, si accolgono, e si 
mettono a servizio del nome di Gesù».20 

 «La domanda circa il trasmettere la fede […] non deve indirizzare le risposte nel senso 
della ricerca di strategie comunicative efficaci e neppure incentrarsi analiticamente 
sui destinatari […], ma deve essere declinata come domanda che riguarda il soggetto 
incaricato di questa operazione spirituale. Deve divenire una domanda sulla Chiesa 
su di sé. Questo consente di impostare il problema in maniera non estrinseca, ma 
corretta, perché pone in causa la Chiesa nel suo essere e nel suo vivere. E forse così si 
può anche cogliere il fatto che il problema dell’infecondità dell’evangelizzazione oggi, 
della catechesi dei tempi moderni, è un problema ecclesiologico, che riguarda la 
capacità o meno della Chiesa di configurarsi come reale comunità, come vera 
fraternità, come corpo e non come macchia o azienda».21 
 

Tutto ciò implica:  
a) Un serio coinvolgimento del mondo degli adulti: che comunità di adulti nella 

fede abbiamo? 
b) Una revisione “strutturale” delle parrocchie: da “parrocchia in cura d’anime” – 

“stazione di servizi religiosi” a “parrocchia missionaria ed evangelizzatrice”. 
c) “Pastorale di rete” all’interno della Parrocchia. 
d) Far maturare le comunità: 

 nella consapevolezza che sono fondamentali i catechisti, ma non possono 
essere lasciati soli: devono essere accompagnati e sostenuti, superando la 

                                                                                                                                                                                
NELLA COMUNITÀ NON NASCE DAL FATTO CHE SI È TUTTI UGUALI E SI PENSA TUTTI ALLO STESSO MODO, MA DALLA DISPONIBILITÀ A FARE CORO, A METTERSI 

IN RAPPORTO, A ENTRARE IN DIALOGO. 
   Infine, diviene comunità una realtà nella quale le persone si sentono tutte coinvolte, partecipi, attive. È l’esperienza della 
CORRESPONSABILITÀ, parola dalla fortuna dubbia e altalenante nel cammino post conciliare. Parola consunta del lessico pastorale, 
dove spesso viene impiegata per indicare la partecipazione alle attività pastorali e dove viene confusa con la collaborazione. 
Corresponsabilità È CONDIVIDERE NELLA RESPONSABILITÀ: IDEE, PENSIERI, PROGETTI, INIZIATIVE, FATICHE, SOGNI. CORRESPONSABILITÀ È AVERE INSIEME 

UN SOGNO DI CHIESA E METTERE INSIEME IDEE ED ENERGIE PERCHÉ QUEL SOGNO SI REALIZZI. Senza corresponsabilità, sarà difficile che maturi un 
senso di comunità significativa e stabile e che la comunità dunque sia in grado di essere viva, dinamica, capace di elaborare le 
domande e le attese delle persone del nostro tempo. Può educare solo una comunità che sia impegnata a costruirsi realmente 
come tale».  PAOLA BIGNARDI, Comunità credente come comunità educante nella riflessione della Chiesa italiana dal Documento 
Base ad oggi, Intervento al Convegno dei Direttori degli Uffici Catechistici Diocesani, Bologna, 14 giugno 2010. 
18 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Catechismo per la vita cristiana. 1/Il rinnovamento della catechesi, Edizioni Conferenza 
Episcopale Italiana, Roma 1970, n.° 200. 
19 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°28. 
20 UGO LORENZI, La riforma dell’iniziazione cristiana dei ragazzi, in La Rivista del Clero italiano, Vita e Pensiero, 9 /2013, p. 570. 
21 SINODO DEI VESCOVI, XIII ASSEMBLEA GENERALE ORDINARIA, La Nuova Evangelizzazione per la trasmissione della fede cristiana. 

Lineamenta, Libreria Editrice Vaticana, Roma 2001, n.°12. 



8 

 

logica della delega, perché è la comunità cristiana il “terreno 
nutritizio”dell’iniziazione cristiana, nel quale “tutti aiutano la fede di 
tutti”. 
 

5. CAMBIAMENTO DI MENTALITÀ E DI APPROCCIO AI SACRAMENTI, IN VISTA POI DEL 
RIPRISTINO DELL’UNITÀ SACRAMENTALE DI CONFERMAZIONE ED EUCARISTIA 
(quando i tempi saranno maturi).  
 

a) I SACRAMENTI NON SONO IL FINE DELL’INIZIAZIONE CRISTIANA, ma tappe 
importanti ed essenziali all’interno di un percorso di fede più globale. Sono 
DECISIVI, ESSENZIALI e STRUTTURANTI nel percorso iniziatico, perché ne 
mediano la logica profonda: «La celebrazione dei Sacramenti è come il mantice 
dell’intero processo di iniziazione cristiana: essa catalizza tutte le sue 
dimensioni, e le rilancia nuovamente. Essa sancisce la sovrabbondanza 
permanente del dono di Dio, anche e soprattutto dopo la celebrazione dei 
Sacramenti. Ciò scardina la visione illuminista del tempo (una lunga 
preparazione di comprensione, e poi l’accoglienza del dono), che ha colonizzato 
l’iniziazione cristiana dei ragazzi fino a tempi recenti, e introduce ad una visione 
concentrica patristica (un po’ di preparazione, l’accoglienza del dono e la 
scoperta continua della sua sovrabbondanza, verso il compimento)».22 

b) I SACRAMENTI DELL’INIZIAZIONE CRISTIANA SONO IL GRANDE EVENTO, 
“L’EVENTO MEMORABILE”, DELLA NOSTRA SALVEZZA IN GESÙ CRISTO 
MORTO E RISORTO: non sono “cose” che si “ricevono”. E ci permettono di 
partecipare all’unico avvenimento di salvezza avvenuto nella storia, che è la 
morte e risurrezione di Cristo. Smetterla di usare termini quali “preparazione 
alla Prima Comunione e alla Cresima” e passare a “introduzione alla vita 
cristiana attraverso l’Eucaristia e la Confermazione”. Non è però solo una 
questione di termini, ma un cambio di mentalità! 

c) «L’iniziazione alla vita cristiana è data dall’unità dei tre sacramenti e la piena 
partecipazione all’assemblea eucaristica costituisce il culmine a cui tendono il 
Battesimo e la Confermazione: a fronte di questo punto fermo, rimane aperta 
nella prassi pastorale la questione dell’ordine dei Sacramenti. […] In particolare, 
i vescovi italiani rilevano che la questione dell’età e della posizione della 
Confermazione vede due orientamenti:  

 il più diffuso pone la celebrazione della Confermazione in età 
preadolescenziale o adolescenziale dopo un buon periodo di percorso – 
almeno un anno – dalla prima recezione dell’Eucaristia e innervato di 
tensione mistagogica;  

 quello praticato dalle diocesi che hanno attuato percorsi di rinnovamento 
dell’iniziazione cristiana dei ragazzi, ispirati alla Nota IC/2,23 e che prevede in 
genere la coincidenza rituale di Confermazione e prima Eucaristia nel tempo 
pasquale; oppure, la celebrazione dei due Sacramenti in momenti separati, 

                                                 
22 U. LORENZI, La riforma dell’iniziazione cristiana dei ragazzi, p. 581-582. 
23 Cfr. la Guida per l’itinerario catecumenale dei ragazzi. 



9 

 

anticipando la Confermazione per garantirle un adeguato rilievo. L’Eucaristia 
completa così, anche cronologicamente, l’iniziazione cristiana in età di 
fanciullezza inoltrata.  

 Entrambe le posizioni manifestano motivazioni teologiche e pastorali degne di 
nota. Pur lasciando al vescovo la responsabilità di discernere e determinare 
l’indirizzo più adatto per la propria diocesi, si auspica che nelle Conferenze 
episcopali regionali si possa giungere a scelte omogenee, nelle quali: si 
evidenzi l’unità dei tre Sacramenti, appaia chiara la celebrazione eucaristica 
quale centro e apice del processo iniziatico, e si sottolinei il valore del 
ministero e della figura del vescovo in rapporto ai Sacramenti dell’iniziazione 
cristiana. 

d) Modificare l’approccio ai Sacramenti e alla loro celebrazione, secondo la 
seguente scansione:  
 Preparazione spirituale e biblica alla celebrazione del Sacramento. 
 Celebrazione del Sacramento a Pasqua o dopo la Pasqua (per non perdere 

il legame che i Sacramenti hanno con il mistero pasquale), prevedendo 
dopo la sua celebrazione almeno 4 INCONTRI DI CATECHESI 
MISTAGOGICA, per capire, approfondire e interiorizzare il significato e 
l’importanza del Sacramento celebrato. 

e) Il DISCERNIMENTO: «per ammettere i fanciulli alla celebrazione dei Sacramenti 
della Penitenza e dell’Eucaristia, sarà necessario evitare il rigorismo da un lato 
e ogni superficialità dall’altro. IL DISCERNIMENTO CRISTIANO FA 
RIFERIMENTO, PRIMA DI TUTTO, ALLE PERSONE NELLA LORO MATURAZIONE 
SPIRITUALE E NEL LORO IMPEGNO DI FEDE E DI CARITÀ. Si tratta di non dare 
una importanza quasi esclusiva e preponderante allo sviluppo intellettuale del 
fanciullo, alle sue capacità logico-verbali di apprendere e di esprimersi; è 
necessario guardare soprattutto all’animo dei fanciulli e dar risalto ai segni di 
buona volontà che manifestano nella testimonianza dell’amore e nella 
professione sincera della fede.  
Il discernimento per l’ammissione dei fanciulli alla Penitenza e all’Eucaristia 
deve diventare momento di particolare coinvolgimento ecclesiale: 
coinvolgimento nella collaborazione disponibile e fiduciosa all’azione e alla 
presenza dello Spirito Santo nella vita dei fanciulli, e coinvolgimento rispettoso 
delle famiglie dei fanciulli stessi.[…] Non basta quindi chiedersi se ammetterli o 
no al Sacramento; nella prospettiva della comunione ecclesiale, occorre anche 
domandarsi in che modo i catechisti e la comunità possono farsi carico della 
fede che in essi è germinata e attende di manifestarsi. Il discernimento 
cristiano inoltre fa riferimento all’impegno spirituale delle famiglie: sia per farvi 
credito quando è sufficientemente testimoniato nella comunità, sia per 
sollecitarlo quando appare soffocato o spento».24 

                                                 
24 CONFERENZA EPISCOPALE PIEMONTESE, L’iniziazione cristiana dall’infanzia alla fanciullezza fino alla maturità della vita cristiana 
nell’età giovanile, Linee orientative per una pastorale comune nelle Chiese del Piemonte, 22 aprile 1984, p.36-37. 



10 

 

Decisivo, quindi, nell’intero cammino dell’iniziazione cristiana (e, quindi, non 
solo per l’ammissione ai Sacramenti della Penitenza, dell’Eucaristia e della 
Confermazione) è il discernimento. 

 Chi deve compierlo? In sinergia il parroco e/o il vice-parroco, il 
catechista e i genitori del ragazzo. 

 Quando compierlo? A conclusione di ogni tappa del cammino. 

 In base a quali criteri? A partire dagli obiettivi proposti all’inizio di ogni 
tappa del cammino e facendo riferimento alla maturazione spirituale e 
all’impegno di fede e di carità dei soggetti. 

 

6. RIDEFINIZIONE DELLA FIGURA DEL/DELLA CATECHISTA. 
 

a. Accompagna il cammino dei ragazzi e si impegna a curare le relazioni con i 
genitori. È opportuno individuare e formare ALCUNI CATECHISTI DEI 
GENITORI, ovvero coloro che si occupano esplicitamente di accompagnare i 
genitori e di seguirli nel percorso formativo riservato ad essi.  

b. Lavora in èquipe con altri catechisti, compresi quelli che si occupano in modo 
specifico dei genitori. 

c. Allarga i propri orizzonti:  

 progetta, programma e collabora, per quanto possibile, con i catechisti 
delle parrocchie limitrofe e zone o unità pastorali di riferimento; 

 progetta insieme ai genitori dei ragazzi (alleanza educativa e 
collaborazione leale ed esplicita sulle attese e sulle motivazioni) e 
coinvolge altre figure impegnate in servizi alla comunità (animatori di 
Oratorio, volontari della Caritas, animatori del Gruppo liturgico, 
allenatori e dirigenti del gruppo sportivo parrocchiale…). È opportuno 
per quanto possibile cercare e valorizzare le SINERGIE EDUCATIVE CON 
CHI SI OCCUPA DEI BAMBINI E RAGAZZI DI QUESTA FASCIA DI ETÀ, per 
un semplice e concreto rapporto di COLLABORAZIONE, di COMUNIONE, 
di CORRESPONSABILITÀ e di SERVIZIO EDUCATIVO INTEGRATO per il 
bene dei ragazzi e per aiutarli a costruirsi un’unità di vita. Scrivono i 
vescovi italiani: «in un’ottica di distinzione nella complementarità va, per 
esempio, ripensato il collegamento tra catechesi parrocchiale e 
insegnamento della religione cattolica. Nel rispetto della finalità 
culturale di quest’ultimo, sarà cura delle comunità cristiane istituire un 
dialogo con gli insegnanti presenti sul territori. Per l’attivazione di 
SINERGIE EDUCATIVE, va considerato l’apporto offerto da vari soggetti 
che operano nel campo della formazione di bambini e ragazzi: realtà 
associative, gruppi che si occupano delle attività sportive, realtà dedicate 
all’inclusione delle persone disabili e altre agenzie educative. Proprio lo 
sport, in particolare, nei suoi spazi e attraverso operatori qualificati, è 
una risorsa di azione pedagogica, uno strumento di relazione e 



11 

 

partecipazione, un luogo ludico di integrazione di stranieri e persone 
disabili, nonché di dialogo tra generazioni».25 

d. Si impegna e dedica del tempo alla propria formazione personale secondo 
quattro dimensioni formative: «Il Direttorio Generale per la Catechesi indica le 
dimensioni della formazione del catechista con tre verbi: ESSERE, SAPERE E 
SAPER FARE.26 A queste ne va aggiunta una quarta: il SAPER STARE CON. Esse 
riguardano, rispettivamente, la maturazione umano-cristiana del catechista e le 
sue competenze a livello di conoscenze e di abilità metodologica nella 
trasmissione della fede. In particolare: l’essere sottolinea la maturazione di una 
vera identità cristiana, fondata su di una spiritualità cristocentrica; il sapere è 
inteso come intelligenza integrale dei contenuti della fede; il saper fare 
concerne l’acquisizione di una mentalità educativa e la maturazione della 
capacità di mediare l’appartenenza alla comunità ecclesiale, di animare il 
gruppo e di lavorare in équipe; il sapere stare con rinvia alla sfera relazionale, 
cioè alla capacità di comunicazione e di relazioni educative: “Il cuore del 
catechista vive sempre questo movimento di “sistole – diastole”: unione con 
Gesù – incontro con l’altro. Sono le due cose: io mi unisco a Gesù ed esco 
all’incontro con gli altri”.27 Benché i documenti attestino che tali dimensioni 
sono tra loro interdipendenti, nella pratica non è remoto il rischio di 
accentuazioni indebite dell’una o dell’altra, con conseguenze di 
frammentazione o disarmonia nell’identità dei catechisti. L’offerta di percorsi 
formativi dovrà dunque favorire la crescita della personalità del credente e del 
testimone in tutte quattro le dimensioni per favorire una vera competenza - 
umana, spirituale, biblico-teologica, ecclesiale, metodologica…-, accentuando 
anche il valore sia della formazione personale che del gruppo, capace di 
sostenere e far maturare costantemente nel catechista le motivazioni che 
fondano il suo servizio».28 
 

7. RIPENSAMENTO DEL RUOLO DEL PRETE. 
 

È urgente anche ripensare il ruolo e il coinvolgimento del prete nell’iniziazione 
cristiana dei ragazzi.  
«Se il vescovo è il “catechista per eccellenza” nella Chiesa particolare, i presbiteri e 
specialmente i parroci29 nelle comunità loro affidate sono responsabili dei contenuti, 
dei metodi e dei modelli dell’annuncio e della catechesi in fedeltà alle indicazioni del 
vescovo. I parroci, direttamente e attraverso i loro collaboratori, curano in particolar 
modo il discernimento della vocazione degli evangelizzatori e dei catechisti, ne 
promuovono la formazione iniziale e permanente, diventano per loro punto di 

                                                 
25 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°72. 
26 Cfr. Direttorio Generale per la catechesi n.°238-245. 
27 PAPA FRANCESCO, Udienza ai catechisti nell’Anno della Fede. 
28 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°82. 
29 Cfr. CJC, can. 776, che richiama i loro doveri in ordine alla catechesi. 



12 

 

riferimento autorevole e di sostegno. A fronte di tale responsabilità vitale e delicata, 
è essenziale che i sacerdoti per primi siano formati, fin dal seminario e quindi durante 
il ministero pastorale, con corsi curricolari, laboratori e settimane di aggiornamento, 
in cui avere anche un significativo confronto con i laici. Nel loro compito possono 
essere opportunamente affiancati dai diaconi, qualificati ministri del Vangelo».30 
Il prete dovrebbe dedicarsi anzitutto a: 

a. EVANGELIZZARE, integrando il servizio di annuncio della Parola ai ragazzi e ai 
genitori svolto dai catechisti. 

b. FORMARE I CATECHISTI A LIVELLO PARROCCHIALE (preparazione biblica, 
spirituale e alla “vita comunitaria”). 

c. CURARE IL RAPPORTO PERSONALE E LE RELAZIONI CON I GENITORI e 
possibilmente anche CON I RAGAZZI. 

d. SUPERVISIONARE LA REGIA ISTITUZIONALE DELL’INSIEME (organizzazione, 
programmazione e verifica, coordinamento del gruppo dei catechisti…). 

e. ATTUARE LE LINEE GUIDA DEL PRESENTE PROGETTO IN COLLABORAZIONE 
CON I CONFRATELLI DELLA PROPRIA ZONA O UNITÀ PASTORALE. 

 

C. METODO DEL PROCESSO INIZIATICO 
 

Il percorso dell’iniziazione per i ragazzi di età compresa tra i 7 e i 12 anni deve, quindi, 
strutturarsi come un cammino a tappe che, attraverso la catechesi, l’ascolto della 
Parola, le celebrazioni e i riti, le esperienze di vita, alcune testimonianze, gli esercizi 
ascetico – penitenziali, ha lo scopo di educare alla fede e offrire concreti tirocini di vita 
cristiana a misura dell’età: «ogni itinerario di iniziazione cristiana è un tirocinio di vita 
cristiana. Esso prevede tutti gli elementi che concorrono all’iniziazione: l’annuncio – 
ascolto – accoglienza della Parola, l’esercizio della vita cristiana, la celebrazione liturgica, 
l’inserimento nella comunità cristiana».31 

 

 

1. MOMENTO PARROCCHIALE: INCONTRI SETTIMANALI PER I RAGAZZI IN PARROCCHIA 
DI UN’ ORA E MEZZA, E UN INCONTRO MENSILE - DOMENICALE DI CATECHESI 
INTERGENERAZIONALE (CHE SOSTITUISCE L’INCONTRO SETTIMANALE)  

 

a) ATTENZIONE ALL’AMBIENTE32: particolare attenzione (dove e se è possibile) dovrà 
essere riservata, ogni volta, all’ambiente/agli ambienti in cui si svolgerà l’incontro. 
L’ambiente dovrà essere il più possibile diverso da quello scolastico. Con un po’ di 
tempo e di fantasia, anche una stanza predisposta con banchi e sedie può essere 
trasformata, individuando in essa spazi diversi corrispondenti a momenti / attività 
diverse. 

                                                 
30 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, 
n.°65. 
31 SERVIZIO NAZIONALE PER IL CATECUMENATO, Guida per l’itinerario catecumenale dei ragazzi, Elledici, Torino-Leumann 2001, n.° 30. 
32 «È importante che gli incontri avvengano dentro uno SCENARIO SIMBOLICAMENTE PREGNANTE. Con poco sforzo, è possibile 
caratterizzare i luoghi secondo quattro spazi: l’accoglienza – gioco (cortile, salone, bar), l’ascolto (sedie in cerchio, senza tavoli, 
con un leggio – la Parola viene proclamata dalla Bibbia, non da foglietti), attività (tavoli e materiale), preghiera (icona, cero, 
eventualmente luce alogena)». UGO LORENZI, La riforma dell’iniziazione cristiana dei ragazzi, in La Rivista del Clero italiano, Vita e 
Pensiero, 9 /2013, p. 584. 



13 

 

Ad esempio:  

 alcuni banchi uniti addossati a una parete possono costituire un tavolo da lavoro per 
disegnare, tagliare, esporre i lavori dei ragazzi; 

 le sedie disposte in cerchio possono costituire l’angolo del racconto e dell’ascolto;  

 un tappeto/una moquette e alcuni cuscini in un angolo attrezzato con un poster o 
un’icona sarà lo spazio della preghiera.  
  

b) STRUTTURAZIONE DELL’INCONTRO: 
1) ACCOGLIENZA: è opportuno curare bene e tutte le volte l’accoglienza, per creare il 

clima e partire con il piede giusto. 
2) ATTIVITÀ ESPERIENZIALE per comunicare, far sperimentare e interiorizzare i significati 

proposti in base agli obiettivi individuati (le attività proposte dovranno essere 
varie, adatte all’età e alle modalità di apprendimento dei ragazzi, coerenti con il 
messaggio che si intende comunicare). Nulla vieta, prima dell’attività, di presentare 
(annunciando semplicemente il titolo o lo slogan riassuntivo), il tema o l’argomento 
dell’incontro. Questo momento di attività potrà essere svolto attraverso: 
 

   La narrazione. Importante è distinguere tra il NARRARE UNA STORIA e il 
NARRARE IL VANGELO DI GESÙ.  
 Nel primo caso si utilizza una modalità senz’altro più coinvolgente 

dell’esposizione o della spiegazione, per introdurre i ragazzi al tema o alla 
domanda di fondo di una tappa, oppure per parlare in una maniera 
mediata di esperienze particolarmente delicate della loro vita: stimolati 
dalla storia i ragazzi possono comprendere e raccontare a propria volta di 
sé. 

 Con la proposta di narrare il Vangelo, piuttosto che leggerlo o proclamarlo 
(non sempre e non tutte le volte!), si vuole invece mettere in evidenza la 
funzione testimoniale del catechista: egli racconta il Vangelo che ha 
compreso e interiorizzato nella propria vita, perché la fede, come ci 
insegnano le professioni di fede dell’Antico e del Nuovo Testamento, si 
trasmette attraverso la narrazione di ciò che Dio ha fatto nella grande e 
nella piccola storia di salvezza di ciascuno di noi. 

   Il gioco. Va considerato l’attività più seria e importante che i bambini e i 
ragazzi fanno. Per i bambini e i ragazzi, che giocano per divertirsi, non c’è 
nessuna differenza tra il gioco e ciò che un adulto potrebbe considerare come 
un “lavoro”. Attraverso il gioco, il bambino incomincia a COMPRENDERE COME 

FUNZIONANO LE COSE. L’esperienza del gioco insegna al ragazzo ad ESSERE 

PERSEVERANTE e ad AVERE FIDUCIA NELLE PROPRIE CAPACITÀ. È un processo attraverso 
il quale DIVENTA CONSAPEVOLE DEL PROPRIO MONDO INTERIORE E DI QUELLO ESTERNO, 
incominciando ad accettare le legittime esigenze di queste sue due realtà. 

Perché i ragazzi giocano? 
Ogni ragazzo gioca naturalmente, perché PROVA UNA SENSAZIONE DI BENESSERE, 
EMOZIONI POSITIVE. Il gioco è la MODALITÀ NATURALE ATTRAVERSO CUI SCOPRIRE E 

IMPARARE. Si gioca da soli o con gli altri; quando si gioca con gli altri subentra 
anche il PIACERE PER LA RELAZIONE. Giocando SI IMPARA anche A STARE CON GLI ALTRI, 



14 

 

L’IMPORTANZA DELLE REGOLE: un gioco senza regole o con regole non rispettate 
diverte meno o non diverte. IL GIOCO È UN MOMENTO OTTIMALE ANCHE 
PER EDUCARE ALLA FEDE.  Quando si mettono in scena, si comunicano 
all’interno di un gioco dei contenuti religiosi non si manca di rispetto verso il 
contenuto, bensì si utilizza un linguaggio, un’esperienza adatta, all’altezza 
dei nostri interlocutori. Se vogliamo valorizzarli, intercettarli e incontrarli 
per quello che sono, giocare ci offre questa possibilità. D’altra parte lo 
stesso insegnamento di Gesù ha evidenziato come sia importante utilizzare 
un linguaggio coerente con i propri interlocutori: discute con i dottori del 
tempio, fa miracoli di fronte alle folle (moltiplicazione dei pani), racconta 
parabole ai discepoli. 
Il gioco, quindi, potrà essere un’attività per introdurre, incuriosire, attivare nel 
momento dell’incontro (dunque strumento in mano al catechista) ma anche 
veicolo (un “ponte”) dei contenuti presentati nell’incontro che vengono 
condivisi e rivissuti in famiglia (anche il giocare con i genitori ha una valenza 
importantissima nel percorso di crescita dei bambini e nella formazione del 
senso genitoriale stesso).33 

Tre avvertenze: 
 

 Occorre PENSARE e STRUTTURARE bene il gioco, per veicolare in modo 
corretto e preciso il messaggio/il contenuto religioso. 
 

 Gestire bene /vincere la competizione tra i ragazzi. 
 

 È necessario, a conclusione del gioco, attraverso la rilettura di ciò che si è 
vissuto, trovare il momento per riprendere ed approfondire il 
messaggio/ contenuto religioso che si intende comunicare. 

 
 

   Le testimonianze di persone significative. 
 

   Le visite a luoghi importanti di vita cristiana. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

3) NELL’ORIZZONTE DEL VANGELO E DELLA SCRITTURA: confronto con la parola di Gesù che può 
essere letta, proclamata o raccontata (vedi sopra). 

4) PREGHIERA: per celebrare ciò che si è sperimentato, imparato, vissuto. Per questo 
momento si potrebbero utilizzare i COLORI LITURGICI per caratterizzare l’ambiente 
della preghiera. 

                                                 
33 MARIA ANTONIETTA SIMEOLI, Chi gioca con me? Mamme e papà si mettono in gioco.      
    http://www.lagiostra.biz/sites/default/files/laboratorio_genitori_2013._01.pdf  
 

Per aiutare i ragazzi a 
capire /vedere come la 

fede può essere 
incarnata /espressa in 
un’esperienza di vita, 
in luoghi e tempi ben 

precisi e definiti. 

Anche in questo caso occorre trovare i tempi opportuni e i modi concreti per 
rileggere le testimonianze ascoltate o le esperienze vissute,  

perché diventino significative per la vita di chi le ha vissute o ascoltate. 



15 

 

5) INIZIAZIONE ALLA LITURGIA:  come corpo (capace di stare davanti a Dio, insieme agli altri, 
da soli);  come parola (capace di invocare, lodare, condividere, tacere); come spazio 
(della casa, della chiesa); come tempo (della domenica, dall’anno liturgico, del ritmo 
quotidiano); come gesto. 

6) INIZIAZIONE ALLA CARITÀ: quando la fede diventa gesto e il gesto esprime la fede. 
 

 
Per ogni incontro con i ragazzi è opportuno precisare bene:  

 quali CONOSCENZE proporre; 

 quali ATTEGGIAMENTI suggerire; 

 quali COMPORTAMENTI far assimilare. 
 

 

2. MOMENTO FAMILIARE. 
 

 

A. PRIMO ANNO: a partire dalle ragioni profonde che ci spingono, oggi, ad un 
cambiamento di rotta rispetto al passato, prevedere ALCUNI INCONTRI, in un clima 
di accoglienza e di stima, PER REALIZZARE UN’ALLEANZA EDUCATIVA ESPLICITA, un 
PATTO DI CORRESPONSABILITÀ (che possa durare per tutto il tempo dell’iniziazione 
cristiana). Si tratta anzitutto di far capire ai genitori: 

 che siamo dalla loro parte,  

 che cerchiamo il bene loro e dei loro figli,  

 che ci teniamo alla relazione con loro. 
   E, inoltre, è opportuno presentare e decidere insieme ai genitori le MODALITÀ 
CONCRETE per accompagnare il cammino di fede dei figli, aiutandoli ad accorgersi 
che non si tratta di cose complicate, inadatte a loro e lontane dalla concretezza 
della vita di famiglia (spesso i genitori non sanno cosa dire o fare perché mancano di 
gesti e di parole. Più che di discorsi di convincimento o di richiami alla coerenza, essi 
hanno bisogno di occasioni e di linguaggio, di accorgersi che è possibile ed è bello 
stare accanto ai propri figli nel cammino di fede). 
 

B. DAL SECONDO AL SESTO ANNO. Per ogni anno di cammino, offrire ai genitori: 
 

o Le MODALITÀ CONCRETE per accompagnare nel cammino di fede i figli e per 
creare in casa un ambiente che “faccia respirare e assimilare per osmosi” (= 
in modo naturale) i valori cristiani: linguaggi, parole, gesti, segni, laboratori, 
attività da vivere in casa…. 

o UN VERO E PROPRIO ITINERARIO DI CATECHESI PER I GENITORI CHE 
PREVEDE INCONTRI SPECIFICI SULLO STILE DEL LABORATORIO34 E NON 
DELLA “LEZIONE FRONTALE” (da presentare come importanti e necessari, 
ma a cui i genitori possono partecipare con assoluta libertà e senza alcuna 
costrizione)  

                                                 
34 Esso è un processo di apprendimento in gruppo, nel quale si assume l’esistenza e il vissuto delle persone, sono coinvolti i 
soggetti in un confronto con la Parola per giungere a nuove convinzioni e scelte. Il laboratorio è suggerito per la catechesi dei 
giovani, degli adulti e per la formazione dei catechisti (Cfr. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesù. Orientamenti per 
l’annuncio e la catechesi in Italia, Elledici, Torino 2014, n.°46, 62, 85). 



16 

 

- per ravvivare e approfondire ciò che essi sono diventati grazie al 
Sacramento del matrimonio (tenendo conto delle situazioni familiari 
ferite – separati e divorziati - o irregolari), grazie alla “realtà di grazia” 
che è la famiglia e grazie anche all’atto di aver generato alla vita un 
figlio (è stata una benedizione di Dio e un compito da assolvere); 

- per aiutarli a trasmettere ai loro figli uno sguardo credente con cui 
leggere i momenti e le situazioni della vita. 

 Tali occasioni possono anche costituire la base per l’avvio di un GRUPPO-
FAMIGLIA PARROCCHIALE, magari disponibile a camminare insieme 
anche negli anni futuri. 

 Dove il gruppo-famiglia esiste già e molti genitori coinvolti nel cammino 
dell’iniziazione cristiana dei figli ne fanno parte, è bene non 
sovrapporre (e moltiplicare) gli incontri, ma studiare dei semplici 
momenti di integrazione/sintesi dei due cammini. 

  

C. DAL PRIMO ALL’ULTIMO ANNO: INVITARE I GENITORI AD ACCOMPAGNARE IL 
CAMMINO PARTECIPANDO AI MOMENTI CELEBRATIVI DI OGNI SINGOLA TAPPA. 
 

D. È POSSIBILE COINVOLGERE I PADRINI E LE MADRINE IN QUESTO PERIODO 
DELL’INIZIAZIONE CRISTIANA DEI RAGAZZI? COME VALORIZZARE CONCRETAMENTE 
QUESTE FIGURE IMPORTANTI? 
 

E. MOMENTO DI CATECHESI INTERGENERAZIONALE IN PARROCCHIA (quando c’è 
questo momento di catechesi non si vive l’incontro settimanale di un’ora e mezza).  
Può essere strutturato così: 

a. Messa o celebrazione. 
b. Momento di catechesi biblica  

 per adulti e ragazzi insieme  

 oppure adulti e ragazzi  separatamente, ma a partire dallo stesso tema, 
sviluppato con una modalità adatta ai destinatari e un momento di 
condivisione finale. 

c. Momento di fraternità. 
Questo momento intergenerazionale sarebbe bene viverlo di DOMENICA: per 
riscoprire il valore del Giorno del Signore e dell’Anno liturgico (solennità e tempi 
forti). Per quanto riguarda la celebrazione eucaristica: a rotazione ogni gruppo di 
ragazzi e di famiglie, che prendono parte al cammino dell’iniziazione cristiana, 
possono preparare e animare la Messa domenicale sottolineando, attraverso un 
gesto o un segno, un aspetto significativo del cammino che stanno vivendo, 
coinvolgendo l’assemblea e senza sovraccaricare la celebrazione. 
 
 
 
 
 

 



17 

 

3. COINVOLGIMENTO DELLA COMUNITÀ. 
 

 

a. Lavorare (e ci vuole tempo e impegno!) perché le nostre comunità cristiane maturino 
nell’ELOQUENZA DELLO STILE DI VITA:  
 

 curare la qualità della partecipazione attiva alle Messe domenicali e ai 
momenti celebrativi comunitari;  

 stimolare e favorire la presenza della comunità ai momenti celebrativi 
(sacramentali e non) che scandiscono il cammino dell’iniziazione cristiana dei 
ragazzi;  

 valorizzare i rapporti e le relazioni all’insegna della fraternità, dell’ospitalità e 
del sostegno reciproco;  

 mettere al centro l’educazione alla solidarietà e alla carità.  
 

b. DISPONIBILITÀ DI CHI SVOLGE UN SERVIZIO IN PARROCCHIA A COLLABORARE CON I 
CATECHISTI, nelle forme più idonee e opportune, NELL’EDUCARE ALLA FEDE I 
RAGAZZI dell’iniziazione cristiana. 

 

4. PER OGNI ANNO DI CAMMINO. 
 

 

 Prevedere un POSTER con un disegno e uno slogan o un OGGETTO / un SIMBOLO 
che unifichi - riassuma il senso del percorso annuale. 
 

 Scegliere (individuarli tra quelli esistenti) o inventare un CANTO e un BALLO 
ANIMATO o una CANZONE  che possano essere utilizzati durante gli incontri o le 
celebrazioni annuali, e in sintonia con il cammino che si sta percorrendo. 

 

5. CRITERIO GUIDA: “CRITERIO DI ECONOMIA” = SOSTENIBILITÀ NEL TEMPO E SUL 
TERRITORIO.  

 

 

Ogni parrocchia è invitata ad applicare il metodo tenendo conto del proprio contesto 
vitale, delle proprie risorse, delle famiglie coinvolte, fatti salvi, però, i criteri guida che lo 
caratterizzano e senza snaturarli.  

 
 


