DIOCESI DI SAVONA-NOLI

SCUOLA DEL CLERO
Seminario, 24 ottobre 2017

Monsignor Franco Giulio Brambilla — Il “Liber pastoralis”
Perché un “Liber pastoralis”? La risposta in due punti.
a) La condizione della fede nel tempo presente

Che cosa ¢ sopravvissuto al fenomeno della secolarizzazione? Un teologo domenicano
sostiene che la generazione di sacerdoti fra gli anni 50 e gli anni ’70 non ha ritenuto
sconveniente togliere alcuni segni di identita, mentre le generazioni pill recenti rischiano
maggiormente di identificarsi con segni esteriori come ’abito. Oggi si parla di “fede a bassa
intensita”, di fede affettiva, di ritorno al sacro, ma ogni ritorno non ¢ mai alla condizione
precedente.

La fede oggi ¢ apprezzata come “religione terapeutica”, che aiuta a stare bene con se stessi.
Certo, la fede cristiana ¢ anche questo, ma non solo: deve essere riconoscibile e vivibile in
ogni spazio dell’'umano. Alcuni criteri che rendono scorretta una religione “terapeutica: 1)
Essere manipolatori, narcisisti; 2) Creare un linguaggio proprio o una gestualita di gruppo
(come nelle Messe di guarigione); 3) Attivare meccanismi di inclusione/esclusione, con
fenomeni di vera damnatio memoriae; 4) 1l linguaggio apocalittico; 5) La morale oscillante
tra il rigorismo e il lassismo.

Le nostre comunita spesso non riescono a soddisfare questo bisogno di spiritualita, che si
associa talvolta a fattori di depressione, ma nemmeno la forma spirituale della vita
ordinaria. Manca, ad esempio, un accompagnamento alla conoscenza e all’ascolto della
Parola di Dio. Cosa difetta alla religione “affettiva”? La dimensione etica e la dimensione
vocazionale. Occorre invece aiutare a vivere il passaggio dalla fede che “tocca” alla fede
che “incontra”, ad una relazione personale. La fede che “tocca” cerca il sacro, la guarigione,
e di per sé non ¢ un male (come in certe devozioni), ma postula un accompagnamento verso
una fede pitt matura e relazionale.

Anche la figura di chiesa ¢ cambiata, dal Concilio ad oggi: negli anni 60 e 70 si facevano
meno cose, ma il contesto sociale “teneva” di piu. Oggi facciamo di pit ma occorre piu
discernimento. Un tempo la pastorale era centrata sulla cura animarum, con una dimensione
molto verticale ed individuale. Il laico era collaboratore dell’apostolato gerarchico, e tale
impostazione affiora ancora in alcuni documenti del Concilio. A partire da questo evento,
pero, si crea un mutamento di forma della chiesa che ¢ tuttora in evoluzione: la pastorale
come cura ed edificazione della comunita, come segno vivo del Vangelo trasmesso agli
uomini. L’azione pastorale ¢ di tutto il popolo di Dio con i suoi pastori (LG 2). Si ¢ in
seguito sostituita 1’espressione “popolo di Dio” con quella di “comunione” (Kasper), ma
Papa Francesco ha restituito alla chiesa la centralita dell’idea di popolo di Dio, tipica della
teologia della liberazione argentina. In questo modello la figura del prete diventa pil
comunionale/orizzontale, mentre il laico viene definito come corresponsabile della stessa
missione della chiesa. In realta 1 vai modelli di chiesa convivono ancora, € non sono state
superate tutte le “cinque piaghe” individuate dal Rosmini.



b) Quali scelte pastorali

Centrale ¢ la testimonianza: dire all’altro 1’ Altro nella lingua dell’altro. Bisogna stabilire un
circolo virtuoso tra parola, sacramento, carita e ’attenzione all’umano. I gesti pastorali
vanno vissuti con una vera attenzione a tutte le forme della vita umana. Le soglie della vita
possono diventare anche le soglie della fede.
E’ opportuno distinguere due livelli della pastorale: 1) quello domestico: come i gesti
ordinari possono edificare la chiesa nella sua dimensione missionaria. Ad esempio le Messe,
le forme pratiche della vita cristiana. 2) quello “estroverso”, programmatico: dare ai gesti
missionari (scuola, lavoro, carita, migranti, etc.) una dimensione ordinaria facendo
convergere maggiormente le forze dove ¢ piu opportuno. Determinante resta sempre la
famiglia, cellula vitale e concreta: la pastorale deve essere attenta alla dimensione
relazionale, e non solo all’individuo visto singolarmente.
Alcune questioni aperte:
o Come essere comunita oggi, con 1’appartenenza bassa che si vive?
e Rapporto tra fede e devozione: c’e il rischio delle polarizzazioni ideologiche
e FEsiste un volto univoco della comunita? O ¢ giusto che ci siano appartenenze
diverse?
e Problema dell’individualismo, che fa perdere di vita tutto: famiglia, comunita.
Ricominciare dalla famiglia ¢ determinante.
e Come affrontare il tema della presenza della donna in una corretta dimensione
umanistica?

E’ fondamentale il fatto che non posso “venire” al mio i0 se non in una trama di relazioni
(con il mio corpo, con I’altro, con I’ambiente). Oggi c’¢ di fatto una voglia di comunita, ma
spesso convogliata in strutture omologanti come i centri commerciali. Fare comunita, forse,
vuol dire allora ricordare che la parrocchia ¢ la forma privilegiata di rapporto con il
territorio, piuttosto che le forme elettive di appartenenza comunitaria, e che ci deve essere
una possibilita di vivere la fede per 1 poveri e per 1 cristiani comuni. L’appartenenza viene
per seconda, se si intende la militanza “classica” (che peraltro non esiste pill). Anche la
figura della donna va vista e valorizzata non in senso individualista, nei termini della
rivendicazione di diritti. La chiesa non puo essere di “elezione”, di scelta, ma “cattolica”,
aperta a tutti. La pastorale non ¢ solo culto, ma animazione delle forme pratiche della vita.
Forse andrebbero ‘“abitate” anche certe forme di pieta popolare, che valorizzano la
corporeita e la dimensione affettiva.

Bisogna infine nutrire le forme post-moderne di poverta, quelle piu esistenziali. Importante
ad esempio la visita alle famiglie, la benedizione (lo affermava anche Bonhoeffer!). C’¢ da
paventare che la comunita sia solo per pochi eletti.

(relazione non rivista dall autore)



