
DIOCESI DI SAVONA-NOLI 

 

SCUOLA DEL CLERO 

Seminario, 24 ottobre 2017 

 

Monsignor Franco Giulio Brambilla – Il “Liber pastoralis” 

 
Perché un “Liber pastoralis”? La risposta in due punti. 

 

a) La condizione della fede nel tempo presente 

 

Che cosa è sopravvissuto al fenomeno della secolarizzazione? Un teologo domenicano 

sostiene che la generazione di sacerdoti fra gli anni ’50 e gli anni ’70 non ha ritenuto 

sconveniente togliere alcuni segni di identità, mentre le generazioni più recenti rischiano 

maggiormente di identificarsi con segni esteriori come l’abito. Oggi si parla di “fede a bassa 

intensità”, di fede affettiva, di ritorno al sacro, ma ogni ritorno non è mai alla condizione 

precedente. 

La fede oggi è apprezzata come “religione terapeutica”, che aiuta a stare bene con se stessi. 

Certo, la fede cristiana è anche questo, ma non solo: deve essere riconoscibile e vivibile in 

ogni spazio dell’umano. Alcuni criteri che rendono scorretta una religione “terapeutica”: 1) 

Essere manipolatori, narcisisti; 2) Creare un linguaggio proprio o una gestualità di gruppo 

(come nelle Messe di guarigione); 3) Attivare meccanismi di inclusione/esclusione, con 

fenomeni di vera damnatio memoriae; 4) Il linguaggio apocalittico; 5) La morale oscillante 

tra il rigorismo e il lassismo. 

Le nostre comunità spesso non riescono a soddisfare questo bisogno di spiritualità, che si 

associa talvolta a fattori di depressione, ma nemmeno la forma spirituale della vita 

ordinaria. Manca, ad esempio, un accompagnamento alla conoscenza e all’ascolto della 

Parola di Dio. Cosa difetta alla religione “affettiva”? La dimensione etica e la dimensione 

vocazionale. Occorre invece aiutare a vivere il passaggio dalla fede che “tocca” alla fede 

che “incontra”, ad una relazione personale. La fede che “tocca” cerca il sacro, la guarigione, 

e di per sé non è un male (come in certe devozioni), ma postula un accompagnamento verso 

una fede più matura e relazionale.  

Anche la figura di chiesa è cambiata, dal Concilio ad oggi: negli anni ’60 e ’70 si facevano 

meno cose, ma il contesto sociale “teneva” di più. Oggi facciamo di più ma occorre più 

discernimento. Un tempo la pastorale era centrata sulla cura animarum, con una dimensione 

molto verticale ed individuale. Il laico era collaboratore dell’apostolato gerarchico, e tale 

impostazione affiora ancora in alcuni documenti del Concilio. A partire da questo evento, 

però, si crea un mutamento di forma della chiesa che è tuttora in evoluzione: la pastorale 

come cura ed edificazione della comunità, come segno vivo del Vangelo trasmesso agli 

uomini. L’azione pastorale è di tutto il popolo di Dio con i suoi pastori (LG 2). Si è in 

seguito sostituita l’espressione “popolo di Dio” con quella di “comunione” (Kasper), ma 

Papa Francesco ha restituito alla chiesa la centralità dell’idea di popolo di Dio, tipica della 

teologia della liberazione argentina. In questo modello la figura del prete diventa più 

comunionale/orizzontale, mentre il laico viene definito come corresponsabile della stessa 

missione della chiesa. In realtà i vai modelli di chiesa convivono ancora, e non sono state 

superate tutte le “cinque piaghe” individuate dal Rosmini. 

 



b) Quali scelte pastorali 

 

Centrale è la testimonianza: dire all’altro l’Altro nella lingua dell’altro. Bisogna stabilire un 

circolo virtuoso tra parola, sacramento, carità e l’attenzione all’umano. I gesti pastorali 

vanno vissuti con una vera attenzione a tutte le forme della vita umana. Le soglie della vita 

possono diventare anche le soglie della fede. 

E’ opportuno distinguere due livelli della pastorale: 1) quello domestico: come i gesti 

ordinari possono edificare la chiesa nella sua dimensione missionaria. Ad esempio le Messe, 

le forme pratiche della vita cristiana. 2) quello “estroverso”, programmatico: dare ai gesti 

missionari (scuola, lavoro, carità, migranti, etc.) una dimensione ordinaria facendo 

convergere maggiormente le forze dove è più opportuno. Determinante resta sempre la 

famiglia, cellula vitale e concreta: la pastorale deve essere attenta alla dimensione 

relazionale, e non solo all’individuo visto singolarmente. 

Alcune questioni aperte: 

 Come essere comunità oggi, con l’appartenenza bassa che si vive? 

 Rapporto tra fede e devozione: c’è il rischio delle polarizzazioni ideologiche 

 Esiste un volto univoco della comunità? O è giusto che ci siano appartenenze 

diverse? 

 Problema dell’individualismo, che fa perdere di vita tutto: famiglia, comunità. 

Ricominciare dalla famiglia è determinante. 

 Come affrontare il tema della presenza della donna in una corretta dimensione 

umanistica? 

 

E’ fondamentale il fatto che non posso “venire” al mio io se non in una trama di relazioni 

(con il mio corpo, con l’altro, con l’ambiente). Oggi c’è di fatto una voglia di comunità, ma 

spesso convogliata in strutture omologanti come i centri commerciali. Fare comunità, forse, 

vuol dire allora ricordare che la parrocchia è la forma privilegiata di rapporto con il 

territorio, piuttosto che le forme elettive di appartenenza comunitaria, e che ci deve essere 

una possibilità di vivere la fede per i poveri e per i cristiani comuni. L’appartenenza viene 

per seconda, se si intende la militanza “classica” (che peraltro non esiste più). Anche la 

figura della donna va vista e valorizzata non in senso individualista, nei termini della 

rivendicazione di diritti. La chiesa non può essere di “elezione”, di scelta, ma “cattolica”, 
aperta a tutti. La pastorale non è solo culto, ma animazione delle forme pratiche della vita. 

Forse andrebbero “abitate” anche certe forme di pietà popolare, che valorizzano la 

corporeità e la dimensione affettiva.  

Bisogna infine nutrire le forme post-moderne di povertà, quelle più esistenziali. Importante 

ad esempio la visita alle famiglie, la benedizione (lo affermava anche Bonhoeffer!). C’è  da 

paventare che la comunità sia solo per pochi eletti. 

 
(relazione non rivista dall’autore) 

 
 


